










The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)

THE BLOODY SUNDAY OF BATAVIA: 
RE-EXAMINING THE CHINESE MASSACRE OF 1740

Abdul Wahid

Department of History, Universitas Gadjah Mada Yogyakarta
kang_ahid@yahoo.com

Abstract

The Chinese Massacre of Batavia in 1740 is one of the most violent events in the early modern 
history of Java. Some studies from foreign scholars have given thorough explanation on the pretext, 
causes, and effects of the tragedy. Those studies have shown the failure of VOC's administrators in 
governing the city, in managing the influx of Chinese migrants and its impacts, and in resolving 
internal conflicts and feuds within this global trading enterprise. Perusing the VOC's sources in 
combination with wide range of literature on the VOC and current concepts on imperialism and 
violence, this paper re-examines the extant interpretation and historical understanding about this 
important event, and seeks to contribute an alternative explanation on the causalities and 
consequences of this first large scale ethnic and racial violence in modern Indonesian history.   

Keywords: VOC, the 1740 Massacre, Chinese, Batavia.

MINGGU BERDARAH DI BATAVIA:
MENGKAJI ULANG PEMBANTAIAN TIONGHOA TAHUN 1740

Abstrak

Pembantantaian orang-orang Cina di Batavia (Jakarta) tahun 1740 merupakan salah satu 
peristiwa kekerasan terburuk dalam sejarah modern awal Jawa. Sejumlah kajian sarjana asing telah 
menjelaskan latarbelakang, sebab musabab, dan dampak dari tragedi tersebut. Sebagian besar karya 
tersebut menunjuk ketidakmampuan administrator VOC dalam mengelola kota, dalam 
menanggulangi dampak peningkatan jumlah pendatang Cina, dan mengatasi konflik internal di tubuh 
organisasi dagang global tersebut. Dengan menggunakan sumber-sumber VOC dikombinasikan 
dengan berbagai literatur dan konsep-konsep mutakhir tentang VOC, imperialisme dan kekerasan 
kolektif, tulisan ini bermaksud menilai ulang interpretasi dan pemahaman historis yang ada tentang 
peristiwa tersebut, dan mencoba menawarkan penjelasan alternatif mengenai sebab dan konsekuensi 
jangka panjang dari peristiwa kekerasan etnik dan rasial berskala besar pertama dalam sejarah 
modern Indonesia tersebut.

Kata kunci: VOC, Pembantaian 1740, Orang-orang Cina, Batavia,

I. INTRODUCTION 

History of European expansion in Asia is a history of violence, considering the fact that 
armed conflict and war coincided with their trade expansion activities all over the world. This 
is also true to the case of the United Chartered East-India Company in the United Netherlands 
or the Dutch East India Company (Verenigde Oost-Indische Compagnie, VOC). Since the 
beginning of its trade expansion to Asia in the early seventeenth Century, the VOC's 
endeavours to consolidate and expand Dutch trade in this region brought it into armed conflict 
with other European rivals, the Portuguese and the Spaniards, or local rulers. Boxer insists that 
during the early seventeenth century the company ships sailed to Asia were the fleets of 'trader 
and fighters' (Boxer 1979: 2).

The use of sea power and armed forces in this period were unavoidable. It could be seen 
from a letter written by Jan Pieterszoon Coen to the Gentlemen XVII, five years before he 
became governor-general of Batavia:

“You gentleman should well know from experience that in Asia trade must be driven and 
maintained under the protection and favour of your own weapons, and that the weapons 

Naskah masuk : 3 April 2015, revisi I : 4 Mei 2015, revisi II : 26 Mei 2015, revisi akhir : 4 Juni 2015

157



must be wielded from the profits gained by trade; so that trade cannot be maintained 
without war, nor war without trade” (Boxer 1979: 15).

Nevertheless, although war with the Portuguese and the Spaniards commenced since its 
first endeavour to Asia, the VOC was organized primarily for commercial ends (Gaastra 
2003). The military power of the Dutch was far beyond that of their Iberian predecessors; they 
used it only in necessary for certain commercial strategy.

The VOC under Coen's guidance, according to Anthony Reid, showed the Dutch's mental 
world of business of the Dutch. The VOC showed two contrasting faces, applying two 
different policies in the same time. On one hand the Company was ruthless in establishing its 
monopoly in the spice trade, as could be seen in the case of Banda islands (Loth 1995: 13-35). 
On the other hand, it was indulgent toward the symbolic claims of rulers in the interior regions 

 to divinely ordain and universal power. The VOC's factories in Semarang and Padang sent 
regular tribute to the Kings of Mataram and Minangkabau respectively, and addressed them in 
appropriate humble terms, or supported them against their more commercially oriented local 
antagonists (Reid 2000: 175-176). 

In order to establish and maintain trade monopolies in the archipelago, the VOC used 
more destructive and violent means to acquire hegemony compared to its Portuguese or 
Iberian competitors. In many cases, peaceful policy only came later after the completion of 
wars and armed conflicts against local polities. Nordholt notes in his genealogy of violence 
that the VOC used armed force when conquering some strategic places like Malaka, Makassar, 
Molucas, and Banten, where local resistance inevitably triggered 'murderous battles' 
(Nordholt 2002: 36-37). Moreover, the violent stories connected to the VOC continue even 
after establishing its power in Java. One of notorious violent during the VOC period was the 
so-called Batavia massacre in 1740. 

Unlike previous wars of conquest, where the victims were mostly indigenous peoples, the 
victims of 1740 Batavia massacre were Chinese migrants (Blussé 1981: 159). Most historical 
works agree that the tragedy took approximately 10.000 lives of Chinese during three days riot 
that lasted from 9 until 11 October. The Chinese houses burned for several days and all of 
valuable properties inside their houses were looted by the angry-mass (Vermeulen 1938: 68-

169).  The massacre seriously affected the economic activities, the Batavia government, and the 
whole life of the city. Apparently, the killings had repercussions not only to the VOC itself, but 
also to the general political situation of Java, for it was the beginning of a series of 'Chinese 
wars', which were followed by the collapse of the court of Kartasura (Remmelink 1994; 
Ricklefs 1983: 286-290).

The massacre is unique and interesting for the two following facts: first, it was a 'shocking 
interruption” of the VOC's success in creating order and peaceful life within the city wall of 
Batavia, since its establishment in 1619. Indonesian nationalist historiography considers the 
massacre as the initiation of violence against the Chinese in Java preceding the recurrent anti-
Chinese violence in modern Indonesia (Lohanda 2002; Wijayakusuma 2005). Second, the 
Chinese occupied an important position in the economic life of Batavia. The Heren XVII and 
the VOC officers in Batavia admitted their industrious character as traders, skilled artisans, 

2sugar millers and shopkeepers.  By 1740 there were 2500 Chinese houses within Batavia's 
walls, and the total Chinese population of the city and its surrounding area was no less than 
15,000. They were “essential outsiders” of Batavia (Chirot and Reid 1994) and a “strange 

158

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178

1

2

English version of the book is translated by Tan Yeok Seong, “The Chinese in Batavia and the Troubles of 1740”, and published in a 
Singapore-based Journal of the South Seas Society, vol. ix, part 2, 1953.

The VOC officers in Batavia described the Chinese as follow: “an industrious people...without them no market would be held” 
(Reverend Heurnius in 1625); “the Chinese form the foundation [of this colony]” (Governor-General Van der Lijn in 1650) (Blussé 1986: 74-
75).



 company” (Blussé  1986) of the Dutch with whom they built Batavia as the headquarters of 
VOC's economic and political empire in Asia. 

Based on the abovementioned background, this study will discuss the following 
problems: 1) the causes of the massacre: of why the Chinese massacre happened in 1740; and 
what kind of explanations could possibly be used to understand the tragedy; 2) the course and 
sequel of the massacre: of how did the massacre take place, and who were the perpetrators of 
the killings; and 3) the aftermath of the massacre: of the impacts of the killing on the Chinese 
survivors, the implications to the VOC and its city administration, and the responds of Chinese 
outside Batavia toward the massacre which led to the explosion of 'the Chinese War' in central 
Java. 

II. THE GROWTH OF BATAVIA: SOME PRECONDITIONS

Abeyaskere has noticed the contrasting views between Indonesian and Dutch historians 
on the early history of Batavia, now Jakarta. While Indonesian historians with their nationalist 
spirit prefer to choose the conquest of Sunda Kalapa and its changing name into Jayakarta by 
Faletehan or Fatahilah in 1527 as the birth date of the city, the Dutch consider the VOC's 
conquest of the area and the establishment of a Dutch fort in 1619 as the milestone 
(Abeyaskere 1989; Susanto 2006). Both groups, however, have the same opinion on the 

thimportant of VOC's role in developing Batavia to become one of the biggest port cities in 18  
century Asia.

The area known as Sunda Kelapa, Jayakarta, and Batavia after 1619 was located around 
the mouth of the Ciliwung River. To the south, the area was bounded by the volcanic mountain 
range, to the west and east an alluvial plain was traversed by several rivers  Cisadane, Angke, 
Ciliwung, Bekasi, and Citarum. Over time the coast had been gradually extended further and 
further to the north by river mud. The area near the coast was known as an easily flooded 
marshy area, while the higher area to the south was a fertile region. In the earlier period, Sunda 
Kelapa was part of Hindu Kingdom of Pajajaran, but in 1527 it fell into the hand of a Moslem 
warrior known as Fatahillah or Faletehan who named it Jayakarta meaning victorious or 
prosperous city (Hanna 1988: 41-42). In 1610, the VOC gained permission from the prince of 
Jayakarta to build a warehouse on the east bank of Ciliwung River; and in 30 May 1619 J.P. 
Coen succeeded to conquer the whole city and subsequently renamed it Batavia, which later 
was glorified as the 'Queen of the East' (Milone 1966).

A year after the conquest, the old town of Jayakarta was razed to the ground and 
construction works were started for laying out a Dutch settlement. Only after the 1630s, Coen 
had died in meantime and two sieges by Mataram had been repelled in 1628-29, did the city 
achieve its final shape under the energetic efforts of the successive Governors General. By 
1645 the construction of the fortification works by slaves had been completed, and Batavia 
appeared as a European walled town (Abeyaskere 1989: 15). The Batavian boundaries, 
however, were ill-defined. The Company took the territory of Batavia quite simplistically to 
comprise the former Jayakarta or Jakarta principality, which to the west was adjacent to the 
Sultanate Banten territory and to the east shared its boundary with the Mataram kingdom. The 
Dutch claimed, then, that Batavia was bordered in the east by Cirebon, in the west by Banten, 
and to the south by the Indian oceans. 

The Sultanate of Banten challenged this claim and not until the 1659 peace treaty on the 
boundary was fixed at the Cisadane (Tangerang). In 1747 it was readjusted to 600 roods west 
of the Cisadane. To the east, the Company observed the Citarum as the border since the early 
1650s, when the company made a verbal agreement with the Susuhunan of Mataram who 

159

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



affirmed the Company's right to catch fish and cut trees west of that river. Only in the treaty of 
1677, when Susuhan Amangkurat and his successor were cornered by the insurgent, Truna 
Jaya, and needed the Company's military assistance, were borders laid down in a contract and 
fixed further eastwards at the Pamanukan River. After that time, the Company attempted in 
1705 to extend its influence further eastwards over Cirebon and Priangan and succeeded to do 
so when the Sultanate of Cirebon and Priangan were officially ceded to the Company (Raben 
1996: 51).

Territorially speaking, Batavia was divided into Batavia city and the Ommelanden area; 
this division refers to the walled city and its hinterland areas, and implies the different 
economic sources and mode of production of the two areas. The Ommelanden area, according 

 to Raben (1996: 53)was commonly considered to stretch from the city moat southwards to the 
crest of the mountain range, with special reference to the trinity of Salak, Pangrango, and 
Gede, which separated the Batavian plain from the Priangan highlands. The Ommelanden 
were the area outside of the city bordered on the east and west by the Citarum Rivers and 
Cisadane, although in some sources the eastern boundary was fixed at Bekasi and Cilincing, 
and the western boundary at Meester Cornelis and Tangerang (Tromp 1865: 329). 

As a port city, long before the coming of VOC, Batavia was by people from different parts 
of the archipelago and overseas Asian countries to trade and exchange their products. Some of 
them settled in the town, married with local women, and became permanent inhabitants. After 
Coen's victory in May 1619, Batavia's inhabitants were European personnel, local labourers, 
craftsmen and Asian soldiers and slaves. In these initial years, the 'foreign' Asian component 
of Batavia consisted mainly of Chinese and Japanese. The Japanese served primarily as 
mercenary soldiers for the Company. The Chinese had already been present in the town for a 
long time. They assisted the Dutch in fortifying the factory, several of them served as 
carpenters, and others were free merchants. After May 1619, the Javanese population who 
were suspected by the VOC of having an attachment to Banten and Mataram were not 
permitted to stay within the walls, and they lived mostly in the kampongs, in Ommelanden 
(Raben 1996; 82-83).

The population of Batavia grew rapidly, partly because of the increasing number of 
Chinese migrants from other parts of Java and from China, and the number of slaves and 
mardijkers (Asian Christians). By 1673, the population had amounted to 27,068; consisting of 
2,024 Netherlanders, 726 Eurasians, 2,747 Chinese, 5,362 mardijkers, 1,339 Moors and 
Javanese, 611 Malays, 981 Balinese, and 13,278 slaves (Abeyaskere 1989: 19-20). The 
population number of Batavia increased three times more in 25 years to 76,125 people; 20,544 
of them lived inside the walls and the rest 55,581 people, lived in the Ommelanden. Three 
decades later, in 1739, the population of Batavia grew to reach 86,531; 18,302 people dwelled 
in the city and 68,229 people stayed in the Ommelanden area (Hoetink 1918: 454).

The rapid growth of the population inside and outside Batavia forced the Company to 
create an appropriate administration and bureaucracy to control the civil affairs of the city. 
According to Lohanda (1994:1), the city administration adopted a policy of segregation, 
which created social stratification based on race and religion. The city's population was 
divided into Western and non-Western ethnic groups and on a religious basis, Christian and 
non-Christian. In term of civil status, Batavian society consisted of the Company officials, 
free men and slaves. The Batavian population was divided into: (1) Europeans, including 
Germans, Swedes, Frenchmen, Danes, Englishmen, Portuguese and others; (2) Vreemde 
Oosterlingen or Foreign Orientals, including Chinese, Arabs, Armenians, Indians, Moors, 

160

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178

3
During the VOC period, the term of Vreemde Oosterlingen applied to natives from the eastern parts of archipelago, such as the 

Ambonese, Balinese, Buginese, Timorese, and others (Lohanda 1994: 2).



Persians, and others; (3) Natives, Javanese and Sundanese. Each group had its own internal 
classification such as the Indies-born Europeans for those of European origins, Indies-born 
Chinese or Arabs for those of Chinese or Arab origins, while the natives were categorized as 

3either free men or slaves.

The most important administration policy of the VOC concerning civil affairs of 
Batavia's inhabitants was the establishment of the ethnic chieftains, who were initially 
unofficial, but later incorporated into the city's formal administrative bureaucracy with a 
military title such as major, captain, lieutenant, etc. This chieftain had special task to 
administer all civil affairs related to their fellow ethnic group, and then to make report to the 
city's authority. This self-ruling system was applied to all ethnic groups inside the city wall, 
but also to the natives in the Ommelanden. Initially, the chief was elected democratically by all 
ethnic members though need the city's authority approval. In the following years the chief 
position was mostly held by the richest and the most influential figures among them. This 
system was also applied in other important cities like Semarang and Makassar (Lohanda 1994: 
4).

From the outset Batavia was established as the basis of VOC's trading operations in the 
archipelago and not as a territorial centre. As a matter of fact, in 1605 the Dutch acquired Fort 
Victoria in Ambon, a very important gain for their trade in the Spice Islands but too far east to 
be suitable as a centre for overseeing wider activities. They sought a port in the popular trading 
area in the western part of the archipelago, which was located near the Malacca and Sunda 
Straits, the two most extensively used by Dutch ships in their voyage across the Indian Ocean 
to and from Europe via the Cape of Good Hope. Jayakarta was therefore considered as the 
most ideal place for the Dutch to build their trading post. This was effectuated since 1619.  

Before the Dutch conquest, the port town of Jayakarta had also been a trading town, but it 
was subsidiary to Banten, and it did not function as a spice entrepot. Only the VOC succeeded 
in turning Batavia into the main maritime centre in the archipelago, namely by concentrating 
its own activities, by attracting other traders, and by eliminating its competitors. According to 
Raben (1996: 43), during this period Batavia played a very important role in connecting five 
commercial networks: the trans-ocean connection with the Netherlands; the intra-Asian 
trading network of the Company; the direct shipping links with ports in East Asia: Amoy, 
Siam, and Manila; the trade of the archipelago, including the Javanese north coast; and the 
links with the environs of Batavia, especially Karawang. In addition to those functions, the 
VOC also succeeded in making Batavia as the terminal for the Chinese junk trade to the 

 archipelago (Roelofsz 1962: 255-257; Blussé  1986: 97-156). 

The growth of Batavia was therefore closely related with the VOC's trade policies during 
these formative years. The Company succeeded to gain control over spice production and 
trade in the eastern archipelago. It enacted the exclusion of free trade to these regions, and 
conquered all of the great commercial rival cities such as Malaka, Makassar, and Banten. This 
allowed the VOC to control and monopolize the trade in luxurious goods such as spices, Indian 
textiles, and Chinese porcelain in the region. Emerged as dominant power in the region, the 
Company changed the relatively free trade of ships, merchants, and goods of local networks 
into a centrally directed trade system. As a result, the Company not only imposed a tax system 
for import trade, but also imposed a system of strict regulation for maritime traffic in the 
archipelago, which supported the effort to make Batavia a central port of the region.

From the last decade of the seventeenth century onwards, the VOC's trade activities 
decreased gradually due to the decline of the spice trade in the world market. This was caused 
by a combination of factors, including the saturation of European market due to too many 
Europeans involved in the trade and an actual drop in the demand for spices. The discovery of 

161

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



'winter fodder' for cattle rendered the use of spices to preserve the meat, obsolete. As a 
commodity, the “three new stimulant drinks, coffee, tea, and chocolate” gradually replaced 
spices (Boxer 1965: 223; Furnivall 1939: 42). The technological advances had changed not 
only the pattern of European trade but also the pattern of purchasing commodities toward raw 
materials. In Batavia, the VOC shifted its attention to agricultural commodities, such as sugar, 
tea, cotton yarns, and indigo. And after the peace treaty with Banten was signed in 1683, the 
company turned Ommelanden areas into a huge plantation to meet the world market demands 
(Kemasang 1982: 63).

The opening Ommelanden area for plantation economy could only be done with the help 
of a steady flow of Chinese coolies who came to Java after the Chinese Imperial Government 
lifted the maritime prohibition in 1684. Together with the native rural labour reserve, the 
Chinese coolies played an important role in flourishing sugar industry in Batavia's hinterlands, 
which was strongly promoted by the Company through various measures such as high 
purchase prices and generous credit. At first, the farmers were encouraged to plant new crops 
by the promise of high profits. As soon as over production occurred, the Gentlemen XVII 
ordered a reduction on production, setting quotas and lowering purchase prices. This policy 
toward sugar cultivation indicates the typical VOC's strategy when it engaged in the 
agriculture economy everywhere throughout the seventeenth and eighteenth century (Blussé 
1986: 26).

Apparently, the plantation economy in the Ommelanden, particularly sugar industry, 
produced a great profit for the Company and to all of Batavia's society. De Haan claims that 
Batavia achieved its greatest prosperity between 1690 and 1730 thanks to substantial 
contribution of the plantation economy, particularly sugar industry (De Haan 1923: 718). The 
sugar profit lasted only until the early 1720s, and decreased gradually caused by soil-
exhaustion, growing scarcity of firewood for the sugar cauldrons, production quotas due to the 
disappearance of several outlets in Asia, and the rise of cheaper product competitors from the 
Caribbean islands. As a result, many of the sugar mills went bankrupt and the sugar coolies, 
mostly Chinese, lost their jobs, which led some of them to illegal activities, such as robbery, 
gambling, etc. and changed the Batavia's hinterlands into an unsafe area (Blussé 1986: 27).

The Chinese had settled in Jakarta long before the coming of the Dutch. They inhabited a 
kampong on the east bank of Ciliwung River, where they cultivated rice and distilled arak. At 
that time, they already held a dominant position in the pepper trade in Banten, and played an 
important role in the flourishing intra-Asian trade network in this region. Therefore, after the 
Dutch conquered Jakarta in 1619, they considered to follow Manila's example in taking 
advantage from the industrious character of the Chinese. This could be seen from Coen's idea 
that believed that the Chinese commerce and industry would help the Dutch to develop the 
city. He admitted that 'daer is geen volck die ons beter dan Chineesen dienen” [there is no other 
people who serves us better than the Chinese] (cited by Moerman 1933: 7: De Haan 1922: 10). 
Coen used every means to attract and persuade the Chinese to leave the neighbouring Banten 
to Batavia, where he planned to put the Company in the position of wholesale dealer, and let 
the Chinese to monopolize retail trade (Dobbin 1996: 47-48).

The successive VOC's governors general paid seriously their attention to realize Coen's 
plan to take benefit of the Chinese for the development of Batavia. The Company did not allow 
the Javanese to dwell inside the city due to its suspicion that they were infiltrators of Banten or 
Mataram. Major efforts were made to increase the number of the Chinese. These policies 
included the granting of trade advantages and generous offers of credit. As a result, the 
Chinese population in Batavia grew rapidly. As an illustration, in October 1619 there were 
around 300 Chinese in Batavia, which grew to 800 in July 1620. One year later, the number 

162

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178



had grown to 2,100 and in 1627 there were 3,500 Chinese in Batavia (Hoetink 1918: 350). 
Hoetink noted that in 1719 there were 4,068 Chinese staying inside the city wall and 7,550 
Chinese lived in the Ommelanden areas. Two decades later, there were 4,368 Chinese in the 
city, while 10,574 were settled in the countryside.

With their industrious character and in combination with some privileges from the VOC 
in Batavia, the Chinese dominated the strategic economic sectors such as fishery, lumber 
supply, constructions work, handicraft, and the inland and inter-island trade. They also 
monopolized arak production, and tax collection activities, which the Company introduced to 
the Batavian inhabitants. When sugar plantations grew up in the Ommelanden, again they 
emerged as dominant players. By 1710, for instance, there were 130 sugar mills belonging to 
84 entrepreneurs in the Ommelanden. Those entrepreneurs were 79 Chinese, 4 Dutchmen, and 
1 Javanese. Shortly speaking, the Chinese were the real backbone of the Batavian economy 
supporting the well being of the city. Therefore, Batavia from 1619-1740 was a Chinese 

 colonial town under the Dutch protection (Blussé 1981: 160-161; 1986: 74).

The VOC did not give those economic privileges to the Chinese for free, however. The 
Chinese had to pay various taxes and leases, revenue farms or pacht to the Company. In 1642 
the VOC authority decreed that all free inhabitants of Batavia aged between 16 and 60 had to 
perform militia and construction service. The Chinese together with the Company personnel 
were freed from this policy but had to pay a poll tax as compensation (Raben 1996: 204). 
Those privileges triggered protests and complaints from other inhabitant groups. In 1647 and 
1652, for instance, there were 270 free burghers protested that the Batavia government 

 favoured the Chinese too much (Blussé 1986: 83).This is not to mention the occasional rise of 
ethnic and religious tension in Batavia society, which in most cases was directed at the 

4Chinese, as a result of segregate policy of the Company.

Considering the important role of the Chinese in Batavia, the Company tried to maintain 
its relationship and cooperation with this population group. According to Blussé, the 
relationship pattern between the Company and the Chinese in Batavia can be divided into two 
levels: formal and informal (Blussé 1986: 87). On the formal level, in 1619 the VOC appointed 
Souw Beng Kong (Bencon to the Dutch) as the first Chinese captain. The Chinese population 
was subordinate to this Chinese Kapitan (captain). Meanwhile the lieutenant title was 

5installed later to lighten the task of the captain when the Chinese population increased.  This 
was more an administrative title than a military rank, as they had no military function 
whatsoever. They were middlemen in formal matters such as the collection of taxes and tax 
farming, the management of hospitals, orphanage house, and the boedelmeester. On informal 
level, Blussé noted that the relationship between two parties could be seen only in the 
partnership of the private business of the Company servants and the Chinese merchants, and in 
the increase of illegal private trade among the Dutch, which in most cases involved Chinese 
merchants (Blussé 1986: 87).

The power and influence of these Chinese officers in managing civilian matters among 
their countrymen, in fact, was very limited and only effective for those who lived within the 
city wall. The great numbers of Chinese coolies working in more than hundred sugar mills in 
Ommelanden area were beyond the authority of the Chinese Captain and Lieutenants in the 
city, and they were placed under direct supervision of the Dutch sheriff and his men. In many 
ways, however, neither the Chinese officers nor the VOC was able to supervise and control 

163

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)

4

5

The Batavian statutes of 1642, for example, strictly forbade the practice of any religion but that of the Reformed Christian Church, 
and it was ordained that all religions of the Chinese and Moors should be eradicated (De Haan 1912: 12); see also Raben (1996: 162-165).

According to Hoetink, the title was originated from the Portuguese settlements, where Asian chiefs often received the title of 
capitao. But, the Chinese captain had existed before in Hirado, Japan. This title was setted up in most cities ruled by the VOC. (Hoetink 1917: 
354-355). 



those Chinese living in the Ommelanden, while the Dutch sheriff could easily fall into corrupt 
practices. This situation later grew worst and became one of the factors that triggered the 
'Chinese revolt', which appeared as a prelude to the 1740 massacre.

III. THE MASSACRE AND ITS CAUSES

A. The Roots

The roots of the Chinese massacre can be found in the early decades of eighteenth 
century, when Batavia experienced social economic changes. Some important developments 
were the decline of sugar economy, the overwhelming number of Chinese immigrants 
working as coolies in the Ommelanden, the waning political influence of the Chinese Captain 
among his own people, and the rampant corruption among the Company officers (De Haan 

 1923: 718; Blussé1986: 90). All these developments deteriorated the relationship between the 
Batavia Government and the Chinese, which led to the fatal destruction in October 1740.

After having its peak of prosperity during 1690 until 1720, Batavia started to loose its 
economic vitality in the years after 1725. Vermeulen has given an illustration on how Batavia's 
'general expenditure and losses' surpassed by far its profit. In the financial years of 1736/37 the 
losses amounted to ƒ 3,576,026.10.8, whereas the profits was only ƒ 2,354,362.4.13, which 
show a deficit of ƒ 1,221,664.5.11 or ƒ 206,970.172 more than the previous year. The 
decreasing trend of Batavia's economic performance continued until 1740, when the Chinese 
killing interrupted the economic life of the city. The Batavia government tried to understand 
the causes of this economic crisis by pointing out several factors; namely the bad crops harvest 
for some years, the collapse of European sugar market, the decline of property values which 
fetched only half of its former value, and the deplorable financial condition of several Chinese 
merchants of Batavia (Vermeulen 1938: 33-34). The biggest loss, however, came from the 
decline of sugar industry, as it was the most influential sector to the economic life of the city.

The collapse of the sugar market affected directly the sugar production in hinterland 
Batavia, and a couple of years later many sugar mills went bankrupt and had to close its 
production. As an illustration, by 1710 there were 130 sugar mills operated in the 
Ommelanden, but only 60 of them survived in 1750. The distilling of arrack, which was 
closely connected to the sugar industry, was also influenced by this situation. In general, the 
situation badly hit the Chinese living in Batavia and the Ommelanden areas, due to their 
predominant role in this field. Among 130 sugar mills in the Ommelanden by 1740, the 

 Chinese owned 79 mills and they also possibly operated the rest (Blussé  1986: 90). The 
Chinese millers (called pothias) operated most of these sugar factories with credit from the 
rich Chinese traders at Batavia, from whom they hired the factories. Cator has estimated that 
every factory required more than 200 labourers, about sixty of whom were usually Chinese. 
This means that in 1710, when 130 factories existed in the rural areas surrounding Batavia 

6more or less 7,000 Chinese found working at those factories.

The closure of many sugar mills resulted in a difficult economic circumstance causing 
thousands of Chinese labours losing their job and their source of income. In this situation, a lot 
of newly arrived Chinese were unable to gain their livelihood in a normal way, and if they had 
no friend or relatives they were obliged to move to the countryside or to Banten areas. The 
Batavia authorities tried to restrict the influx of Chinese newcomers, but without success. 
These newcomers doubled with the increase of jobless Chinese settlers became uncontrollable 
and soon turned into bandits and vagabonds. This made the Ommelanden become unsafe and 

164

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178

6
It is plausible that the amount of Chinese coolies bigger than this figure, as the influx of immigrant continue until 1730s (Cator 

1936: 12).



dangerous area (Vermeulen 1938: 36). 

From the governorship of Diedriek Durven onwards (1729-32) the life condition of the 
Chinese was getting more difficult. In order to reduce the social problems in the Ommelanden, 
the Batavia authorities decided various policies, such as increasing taxes, tolls, and issuing 
residence permits. The later policy appeared as the most important one, as the Chinese were 
obliged to have a permissiebriefje (residence permit) by paying 2 rijksdaalders per permit to 
the Government. The permit would be issued after an investigation to prove that the applicant 
was categorized as useful inhabitant. Any Chinese found without possession of the letter 

thwould be considered as illegal and would be sent to the jail. On 12  of June 1736, the Governor 
General Patras ordered the Chinese officers of Batavia to make a list of all the Chinese who 
resided since 1729 without having residence permit, and to hand over the list to the 
Government Secretary. The order aimed to investigate and then to select those who were 
considered as useful subjects and were allowed to settle in Batavia by paying 2 rijksdaalders 
per person, and to send back to China or send to the jail the useless ones. This regulation, in 
practice, was never fully operated due to the corrupt attitude of the Company and the Chinese 
officers (Kemasang 1986: 6). 

The residence permit policy was more and more exploitative under the governorship of 
Adriaan Valckenier. He decided to make a regulation to be executed by the Commissioner of 
Native Affairs, that all of those people who arrived in Batavia recently without residence 
permit had to pay 2 rijkdaalders within the time limit of 3 months. This gave ample 
opportunities to the Company officers to extort and blackmail the Chinese in the countryside. 
It went worse from 1738 onwards when Ferdinand de Roy was appointed as the Commissioner 
of Native Affairs. The Chinese were maltreated badly when they were forced to renew their 
residence permit. For that purpose the Chinese were arrested indiscriminately and released 
only after having paid. Since the end of 1739 and the beginning of 1740, about 100 Chinese 
were arrested from the areas around Bekasi as far as Tandjong Priok, which caused of great 
confusion followed by discontent and anxiety amongst the Chinese all around Batavia 
(Vermeulen 1938: 36; Lohanda 1994: 12).

The Chinese tried to lodge complaints to the authorities in Batavia about their situation, 
but they never got satisfactory response. As a result, many of them decided to leave and go into 
hiding in the forest where they might expect hospitality from their compatriots who were 
living by stealing and robbing. This situation affected the economic life of Batavia; it was 
reported that since the early 1740 most of daily needs were disappearing from local market. 
The Batavia authorities viewed this as another sort of Chinese disobedience and against the 
law. Everywhere confusion seemed to be prevalent, and social unrest mounted day after day 
(Vermeulen 1938: 39). The VOC officers and the Chinese officers in Batavia could do nothing 
to moderate this situation. It was only a matter of time the situation would turn into to a bigger 
disruption. 

B . The Course of Massacre
thOn July 25  1740, in order to overcome the 'Chinese problem', Gustaaf Willem Baron van 

Imhoff, a member of the Council of Indies (Raad van Indië) and ex-Governor of Ceylon, 
proposed an edict requiring that all Chinese without a residence permit, should be deported to 
Ceylon. Responding to Imhoff's proposition, Governor Valckenier gave the order to the 
Officer van Justitie and De Commisaries tot en onder de Zaken van Inlanders (Director of 
Native Affairs) to arrest and send to the jail all suspected Chinese who were not possessing 
letter of permit. (Hoetink 1918: 459; Vermeulen 1938: 40-41). This regulation was executed in 

165

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



a brutal way; Chinese inside and outside the city were arrested indiscriminately, their house 
looted and their wives and children ill-treated. This situation mounted the distress and 
discontent among the Chinese, which undoubtedly sparked off reactions from this 
community.

Amidst such a distressful and highly social tension, rumours played important role in 
worsening situation. It was said that the arrested fellows were thrown overboard in the mid of 
ocean rather than sent to Ceylon. This became an immediate cause for what the VOC sources 

7called as de Chineese rebellie,  the Chinese revolt, which commenced from 29 September 
thonwards until the end of the year around Batavia. The revolt actually started on 25  September, 

when rumours came to the ears of Batavia authorities through a Chinese messenger Yew 
Jianko that a riotous crowd of Chinese gathered in the Ommelanden. Having received the 
messages, Governor Valckenier consulted the members of Raad van Indie, but the Council 
members did not accept that as reliable news, and they under-estimated the Chinese as 

8cowards.
thOn 27  September, however, the Batavia authorities once again received reports saying 

that the Chinese assembled in groups to plunder the countryside and that they ventured to 
approach the outposts of Batavia, Meester Cornelis, Tangerang, and Bekasi. This probably 
lasted several days until the first days of October, when one of government officer heard report 

rd thfrom a Chinese that on the night 3  and 4  October 200 Chinese had left for Batavia. This news 
was confirmed by them, when a military commander reported that a native sergeant in that 
locality had been murdered, while the post-holder of Meester Cornelis asked for assistance to 
fight against 600 armed Chinese who were approaching the post with banners and drums. 
Facing this, the Council members then realized the seriousness of the situation. They decided 
to reinforced posts of Bekasi, Meestercornelis, and Tanah Abang with 50 additional troops, 
and furthermore to place some officers at Angke and Noordwyk. Inevitably, a series of battles 
broke out between two parties in those areas (Vermeulen 1938: 56). 

The Chinese uprising was not a well-planed revolt. The rebels appeared in separated 
group with different strength to the east, west and south of the city under different leaders 
without any coordination among themselves. The most important leader was Que Panjang, or 
Oey Panko, who had a Javanese subordinate from Cirebon, calling himself as Pangeran 
Dipatyy (Adipati). Que Panjang name was later mentioned again during the war in the east 
coast of Java. Another important leader was Tay Wansoey, who fought a battle against Van 
Imhoff in Tangerang on 8 October. Another important thing, according to Vermeulen, was the 
fact that those Chinese insurgents were mostly not well trained. They used only traditional 
weapons such as sword, arrows, bamboo spears, etc. Therefore, after they succeeded to 
plunder one post in Tangerang with its arsenal, they could not use it properly. Furthermore, the 
rebels had not sufficient logistics, which led them to rob from neighbouring Javanese, and 
various contagious diseases infected the Chinese insurgents (Vermeulen 1938: 57-58). This 
situation, however, did not push their step back from the battle; they continued their march to 
besiege and attack Batavia.  

After 5 October events alarming news followed each other very quickly. On the same day, 
the detachment under the command of Liutenant Arends, which was sent to Bekasi, was 
attacked by the rebels and entirely annihilated. On Thursday 6 October, the Batavia authority 

166

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178

7

8

Anonimous, Een zeer nauwkeurig Dagverhaal, wegens het voorgevallene geduurende den opstand en ontstaane rebellie, 
mitsgaders het gesmeede verrand, door de Chineese natie, tegens de Nederlandsche Oost-Indische Maatschappye, ende de Hoofdstad 
Batavia, met den resortie van dien. Een begin nemende met den 26 September des jaars 1740 (Te Amsteldam, by Arendt van Huissteen, 
MDCCXLII).

Verzameling van verscheidene echte stukken, van Batavia herwaards gezonden: concerneerende den opstand der Chineezen 
buiten, en daar op gevolgde gruwelyke massacre binnen gemelde stad ... : [in 1740] Tweede druk (Dord: Van Braam [etc.], 1742), p. 4; 
Vermeulen, 1938: 54-55).



received a report that a group of Chinese in the city carried away from their dwellings several 
carts loaded with rice. Other report said that many food stalls and shops in the city belonging to 
the Chinese were closed, while native bamboo sellers declared that in the same day they had 
sold to several Chinese 250 pieces of bamboo, more than they had sold in a day. The Batavia 
authorities perceived those reports as the evidence of the existing cooperation between the 
Chinese settlers inside the city and the rebels outside the city. They suspected the rebels would 
use the bamboos as their weapons or something else for the attacks (Vermeulen 1938: 60). 

On 7 October, the Batavia authority decided to attack the rebels in Tanah Abang, who 
were led by Tan Wansoeij. Their reinforcement, however, was attacked by a troop of Chinese 
at a certain point between the so-called Waijgat and Cadouwa. Two officers and 14 soldiers 
were killed, whereas 11 soldiers managed to escape. At 9.00 a.m. of the same day around 500 
Chinese attacked the post of the Qual, armed with 'muskets, daggers, axe, and other weapons'. 
It was reported that twelve European and twelve Balinese had to flea, while one sergeant, one 
corporal, one drummer and one soldier were killed. A different story came from Tanah Abang 
in the morning of 8 October, when Van Imhoff and Van Aerden, who brought cannon into 

9action, succeeded to defeat their Chinese opponents.  This victory, however, did not reduce the 
threat of the rebels, who approached the city gate from different directions.

On Friday 7 October, the sheriff reported that he had heard from two native women, 
concubines of a Chinese, that 'tonight or tomorrow for sure, an attack will be made inside as 
well as outside the city and as the signals for the attack, lantern will be lit everywhere”. This 
news soon spread rapidly throughout Batavia, coupled with the messages from the battle in the 
district, which caused much anxiety and panic among the city inhabitants. In the afternoon, it 
was reported that Chinese were entering the city in large groups, while the women and 
children left the city. To anticipate the worst situation, on 8 October the Batavia authorities 
announced the following steps: first, to prohibit the Chinese from coming into town to take 
away their women; secondly, all Chinese were asked to surrender their weapons and those who 
refused would be shot dead; thirdly, the Chinese should remain indoors after 6.30 p.m. and 
keep the doors shut. They were also not allowed to make any light, and whoever showed 
himself on the street after 6.30 would be shot dead (Vermeulen 1938: 63-64).

That night, the Chinese attacked the city several times with a great force. However, after a 
murderous battle, they were compelled to retreat in the morning abandoning 4 banners and a 
great number killed.  A few hours later, at the dawn of 9 October the urban people's rage 
against the Chinese townsmen exploded throughout the city. Possessed of deep feelings of 
revenge and fear of betrayal by the Chinese in the city, Batavia's inhabitant  the Dutch and 
other Europeans, mardijkers, slaves, and other native people  killed and slaughtered savagely 

 around 10.000 Chinese who had not chosen side for any party or the other (Blussé 1986: 94). 
Hoëvell described the savagery situation on 9 October as follow:

“No word can describe the atrocities which were perpetrated. All Chinese without 
distinction, rich and poor, old and young, guilty and innocent, were murdered. Pregnant 
women, suckling mothers, harmless children, doddering old men, all put to sword. 
Defenceless prisoners, too, were slain like lambs. The howling of the wretched victims 
only stoked up the clamorous murderers into a blind frenzy. No mercy, no compassion, no 
pardon…( Hoëvell  1840: 485).

While the killing was in progress, the mutiny and looting was also starting. The houses 
belonging to Captain Ni Hoe Kong and his brother were looted and plundered by people taking 
the gold, silver, jewellery, and other precious things. In the afternoon of 9 October, the city was 
on fire at several places, hundred of houses burnt down. The fire lasted several days and finally 
extinguished by the 12 October. Some military officers suspected that the Chinese did burn 

167

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)

9
According to Hoetink, Captain Ni Hoe Kong was there among the Dutch legion in that morning (Hoetink 1918: 455).



their houses intentionally to give a signal to their compatriots outside the city (Vermeulen 
1938: 65).

On the same day, a massacre was also carried out in the prison and the Chinese hospital, 
where in each place 232 and around 250 Chinese were killed (Hoetink 1918: 460). The 
massacre of Chinese townsmen, however, did not affect the Chinese rebels outside of the city 
to stop their attempts to attack or approaching the city. It was reported that the rebellious 
Chinese from Ommelanden continued to attack the city. Battles broke out sporadically and 

10only after the end of October Batavia's order was restored.  However, in the same time the 
battle between the VOC army and the Chinese in central Java began.

C. In Search of Explanation

The atrocious killing of the Chinese in October 1740 is an extreme anomaly in the history 
of VOC. On the regional level, it can only be compared to the killing of the Chinese in Spanish 

11Manila, a century before, which had an even more disastrous effect.  People under normal 
circumstances cannot imagine how the tragedy happened. This kind of feelings was also 
evident in the case of the people in the Netherlands after the news reached them; they 
wondered why such an atrocity exploded in the 'heavenly' Queen city of the east. A passionate 
poem written by Van Haren in 1742 represented those feelings:

“But look! Is that all? What kind of monster dared to give order,
To cut the troath of so many innocent people inhumanly?
Who has first made pull the dagger needlessly?
What kind of horrible animal was so devoid of pity?”
The vapour of the blood goes sizzling up into the skies:
The moaning, the screaming draws God's righteous eyes.
Let the villain not be proud. Shake, o, shake,
O NETHERLANDS, if one does not give punishment to him!
Don't wait a moment in the punishment of his deeds.

 12And don't take the guilt thereof on your shoulder!

The historians who tried to reconstruct this event have been facing a similar situation and 
feeling. They find difficulty to define the right concept to explain a mass-killing or ethnic 
cleansing in the history of human beings, because it always appears as a very complex and 
complicated phenomenon (Ankersmith 2001: 176). 

Historians have written various analysis and interpretation about the Chinese massacre of 
1740 in Batavia. Crawfurd, Raffles, De Haan, Hoetink, and particularly Vermeulen have given 
different analyses and explanations on the causes and effects of the tragedy. However, they all 
tend to view the massacre as the consequence of the Chinese revolt inside and outside the city, 
and because of the feuds within the VOC. The later generation of historians has tried to give a 
wider perspective on the tragedy. Blussé (1986) by using morphological approach, views the 
tragedy as the result of long-term factors, namely deteriorating socio-economic condition of 
the Chinese and the failure of the Chinese officers to maintain their authority over their 
community. A political interpretation of the tragedy was given by Kemasang (1981; 1982; 
1986), who viewed the massacre as a result of power game among the Company elites, as a 

168

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178

10

11

12

thComplete picture of the military expedition to suppress the Chinese rebellion after 9  October massacre can be found in 
Anonimous. Een kort en beknopt verhaal van den opstand en de daar opgevolgde massacre der chineezen binnen 'Batavia' benevens een 
omstandig dagverhaal van't gepasserde in de bovenlanden aldaar, onder 't commande van den Manhaften Kapitein J. G. Crummel. ('s 
Gravenhage: Ottho en Pieter van Thol, 1741).

Chinese 'revolts' against Spanish broke out five times in 1603, 1639, and in 1689. In the first revolt 75% of the Chinese population 
in the city was killed, while in 1639 around 20.000 Chinese were killed. The last three revolts had no such disastrous effect as the one before 
(Reid 1996).

Translated from Willem van Haren (1742).



political instrument to liquidate the growing of Chinese middle class bourgeoisie who 
threatened the VOC economic domination, or as 'a curtain raiser' for the plantation economic 
interest of the Company. 

Social psychologists give contribution to understand the origins of this kind of group 
violence. Ervin Staub, for instance, argues that violence against a subgroup of society is the 
outcome of a societal process, which requires analysis at the level of both individual and 
society. Difficult life conditions or persistent life problem in a society are an important starting 
point. They include economic problems such as extreme depression or unemployment, 
political conflict, violence and war, usually with attendant economic and political problems, 
and the chaos and social disorganization that these problems often entail (Staub 1989: 13-16; 
2002: 11-12). Undoubtedly, the Chinese revolt in the Ommelanden was the starting point for 
the massacre of 1740. It was resulted from a long- term process of some preconditions, such as 
the economic decline, the internal conflict within the Chinese society, the social tension 
between the Chinese and the VOC or ethnic groups in Batavia.

The fact that most of the victims were Chinese townsmen shows that ethnic sentiment 
also contributed as one immediate factor in the massacre. Raben (1996) is one among 
historians who propose that the massacre of 1740 was an anti-Chinese violence. However, 
according to Kumar, this extreme violence was not only ethnic, but also had a class dimension. 
She refers to the fact that the majority of the Chinese in the countryside were poor sugar-mill 
workers who felt themselves exploited by the well-to-do mill-owners and Chinese urban elite. 
Kumar also refers to some evidences of regional differentiation between the poor and elite 
Chinese, the latter being overwhelmingly Fukienese, while the former may have had a major 
Cantonese component (Kumar 1997: 32-33). Kumar's views basically, to some extent, 
resonates Moerman's classical work, who raised the question of internal friction within the 
Chinese community as an additional dimension during the riots, particularly between 
peranakan mostly lived within the city and singkeh in the countryside (Moerman 1933: 19; 
cited also by Lohanda 2001: x). 

The abovementioned factors operated not only on the level of society, but also in the level 
of individual. Social psychologists have recommended that one should overlook the motives 
of the perpetrators to understand brutal mass-killings. In the context of the 1740 Chinese 
massacre, most Batavia inhabitants were involved in the killing. It is plausible therefore to say 
that all the abovementioned factors possibly became individual motives, which lingered in the 
mind of perpetrators when they killed a victim. Furthermore, interestingly, one of the reports 
written by military officers expressed a very strong Christian spirit, which appeared among 
the VOC's military officers during the wars against Chinese and the massacre. The report said 
that the Chinese were “Afgodendienaars” or idol worshipper, and the VOC's victory was 

13because of the help of God.  The Chinese were 'the other' and common enemy of the Batavian 
inhabitants who deserved to be eliminated from the city. 

Those social and personal motives of the perpetrators resulted from 'othering' process to 
turn the victims into 'others', or the process of dehumanization of the victims. The process, 
according to Chalk & Jonassohn, can only come into being under a centralized authority and 
bureaucratic organization. The first process includes the social politic or economic 
competition between the victim group and other groups in society, where racial, religious, or 
other social sentiments intertwine with each other to form a motive to destroy the victims. 
Meanwhile, the later implies that the victims are powerless and in a minor position vis a vis the 

169

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)

13
Een zeer nauwkeurig Dagverhaal, wegens het voorgevallene geduurende den opstand en ontstaane rebellie, mitsgaders het 

gesmeede verrand, door de Chineese natie, tegens de Nederlandsche Oost-Indische Maatschappye, ende de Hoofdstad Batavia, met den 
resortie van dien. (Te Amsteldam, Arendt van Huissteen, MDCCXLII), p. 61-62. I would like to thank to Dr. Alicia Schrikker for helping me 
in reading this manuscript.



perpetrator groups, which leads to destructive one-side attacks without any self defence from 
the victims (Chalk & Jonassohn 1994: 27-29). 

Finally, the involvement of sailors who were not permanent inhabitants of Batavia in the 
killing implied the existence of a 'situational factor'. A situation where people need no reason 
to kill others, they killed simply for pleasure, to join in 'the killing party'; or a situation when 
people have to choose whether to kill or being killed. The best illustration of this situation is 

 given by Blussé's citation of a German carpenter Bernhardt Schwarz (Blussé  1986: 95) as 
 follows: “I myself had to join.As I knew that my Chinese neighbour had a fat pig, I intended to 

take it away from him and bring it into my house. When my boss, the master-carpenter, saw 
this, he slapped me and told me to kill the Chinese first and then to plunder. I therefore took a 
rice-pounder and with it beat to death my neighbour with whom I so often had drunk and 
dined.” He also confessed to have shot to death two or three Chinese. “I had grown so 
accustomed to this, that it was the same to me whether I killed a dog or a Chinese.”

IV. SOME IMPLICATIONS OF THE MASSACRE

It is obvious that the atrocity and massive destruction of the massacre must have caused 
serious short as well as long-term effects to the city and its inhabitants. The sudden absence of 
the Chinese in Batavia, surely, caused a great interruption to the daily course of business of the 
city. This part will discuss the impacts of this tragedy in demographic, social, economic, and 
political aspects. 

A. Demography

The loss of 10.000 lives of Chinese townsmen was a real demographic disaster for 
Batavia, which seriously affected the social economic life of the city. When the Batavia 
government conducted a census at the end of December 1740, no more Chinese were found in 
the whole city. Only in the southern suburbs there were still six women and one girl under 14 
year. Another source gives, as cited by Vermeulen (1938: 107) a sad illustration of the 
situation: “there was not a single Chinese house left intact, because everything with exception 
of side walls was taken away and burnt down, and there was no Chinese to be found in the 
whole city of Batavia, all of them having been murdered, burnt, hanged or drowned in the 
canal.”

A small number of Chinese started to settle down again in Batavia only after the Batavia 
government gave a security guarantee. The population registers showed that at the beginning 
of 1743, in East side of the river, in the West side, and in the Southern suburb of Batavia there 
were 192 males, 91 females, 15 sons, and 4 daughters. At the end December of 1744, the total 
of Chinese settlers in Batavia was 819 persons consisted of 357 males, 271 females, 83 sons, 
and 108 daughters. One year later, the Chinese population increased to 1156 persons, which 
consisted of 516 males, 375 females, 106 sons, and 159 daughters (Hoetink 1918: 454; 
Vermeulen 1938: 136-137). From the figures above, it can be seen the number of Chinese who 
settle back to Batavia increased slowly, undoubtedly this because of the unsafe situation 
prevailing in the streets for the Chinese of Batavia, and traumatic memory of the massacre 
among them.

B. Economy

The economic impacts of the massacre were obvious. Shortly after the massacre, Batavia 
suffered a shortage of foodstuffs, because the Chinese distributors did not appear any longer. 
Many important commodities like rice, vegetables, fish, etc. were not available, while the 
prices increased drastically thereof. To overcome the shortages of foodstuffs, Government 

170

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178



asked the resident of Semarang, Tegal, Soerabaya, and Pasuruan to send fresh stocks of rice to 
Batavia, but they could only send a small amount of rice that was enough only for a while. 
Finally, Government decided to import rice from Bengal, Sumatra, and Malaka. The shortage 
of foodstuffs became a catalyst for the increasing mortality among the Company's personnel, 
which was attributed partly to the malnutrition and the high cost of foodstuffs. This was only 
moderated after January 1742, when supplies from middle Java increased and two ships from 
Bengal arrived with 382 weights of rice (Vermeulen 1938: 110).

In the same time, there was also a great shortage of sugar in Batavia, because the 
production and the trade of this commodity were mostly in the hands of the Chinese. Beside a 
considerable part of the sugar factories was burnt during the riots, the reparation of them 
resulted in only two or three factories being able to resume the production of sugar. 
Apparently, this situation affected the sugar export trade of the Company to European and 
Asian market, so that the Company experienced great financial loss. Concerning this situation, 
the Batavian authorities attempted to replace the Chinese with other citizens to handle sugar 
factories and arrack distilleries, but this encouragement soon proved to be failure. Finally, the 
Chinese were then permitted to reconstruct their sugar factories and to mill the canes, which 
remained standing in the field. Since the massacre the income from revenues also declined 
considerably. It proved once more that the absence of the Chinese weakened economic life of 
the city (Hoëvell 1840: 93). 

C. Infrastructure and the City's Morphology

The Chinese revolts and the riots had devastated and destroyed a lot of social economic 
facilities in Batavia, such as markets, shops, food stalls, hospital, etc. Therefore, 
reconstruction of economic facilities was an important part of the government's recovery plan 
in post-conflict Batavia. However, the lack of materials became the biggest obstacle for the 
rebuilding of those facilities, and made it take a long time to complete. The rebuilding process 
greatly transformed the morphology of the city, because the reconstruction of the defence 
system appeared as one of the main considerations. The Southern suburbs were cleared from 
any building to have an open space, so that a good outlook could be achieved from the walls of 
the city, and to have a better striking distance. Various types of new cannon were required for 
the defence of the city. This new defence system was developed further by Governor General 
Van Imhoff, who built a defence line along the coast (Raben 1996: 17). 

The proposals for building a new market, however, were not welcomed with enthusiasm, 
probably due to the difficult economical situation at the time. Batavia had to wait until Van 
Imhoff, who was appointed in 1743 as Governor General, built the new market at the same 
place and some new shops to encourage the economic progress. To prevent recurrent 
insurrection, the Batavia authorities permitted no longer the Chinese to live within the city 
walls. They must be settled in an area outside the city wall at Diestpoort, later on known as 
Batavia's Chinatown (Chineesche Kamp), nowadays called Glodok. However, the Chinese 
were allowed to remain in the city from 6 a.m. to 6 p.m. to carry out their business. Later on 
some of them were allowed again to build their own shops inside the city wall (Vermeulen 
1938: 114-115; Lohanda 2001:15).

D. Political Consequences

After the bloody Sunday tragedy, security situation within the city was gradually 
recovered. The Chinese attacks, however, continued sporadically in several areas in the 
highland countryside, which lasted until early 1741. In order to dissolve the revolts, the 
Council formulated an amnesty on the proposition of Van Imhoff, promising a safety 
guarantee from the Government to the Chinese who were willing to surrender (Chijs 1900: 

171

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



132-135). However, only a small number of the Chinese rebels surrendered, while the others 
continued their insurrection. The Chinese rebels trusted no longer the Batavia Government, 
due to what had happened to their unfortunate fellow Chinese in the massacre.

Some historian believed that the massacre of 1740 was the result of a power game and 
internal conflict among VOC's elite (Kemasang 1988). This refers to the long feud between 
Governor General Adriaan Valckenier and Baron van Imhoff, which after the tragedy was 
brought out into the public. Van Imhoff blamed Valckenier for the Chinese massacre, due to his 
inability to prevent the riots in Batavia. As the most powerful person in Batavia, Valckenier 
arrested Van Imhoff and sent him back to Holland under military escort. In their ignorance of 
the event, in the meantime, the Gentlemen Seventeen had appointed Van Imhoff as the next 
governor-general. So, soon after he arrived in Holland, Van Imhoff was promptly sent back to 
Batavia. Hearing this news, Valckenier gave up his position and sailed home. In May 1741, 
Van Imhoff arrived back in Batavia, and he immediately sent order to the Cape of Good Hope 
to arrest Valckenier. Valckenier was brought back to Batavia and in November 1742 he was put 
in jail until his last days. A trial, which was manipulated by Van Imhoff, sentenced Valcknier to 
death, but he managed to avoid it by appealing to Holland (Hoëvell 1840: 533; Vermeulen 
1938: 92-95; Lohanda 2001: 14).

E. Judicial Actions

Short before Valckenier was sent to Jail by Van Imhoff, the Chinese Capitan Ni Hoe Kong 
was accused of being responsible for the flare up of the Chinese revolts causing the massacre 
in Batavia. This accusation was based on the assumption that there was a conspiracy among 
the Chinese townsmen and the Chinese in the countryside to revolt against the Government, 
and that Ni Hoe Kong was the man behind the plot. Furthermore, 'the evidence' showed that 
one of the revolts started in his own sugar-mill, which was done by his Chinese workers. 
Therefore, Ni Hoe Kong had to be responsible for the actions of his people. He was arrested on 
the night of 9 October 1740 and imprisoned in the castle. An artificial trial was held to prove 
the Captain's guilt. On 22 May 1744 Ni Hoe Kong was exiled to Ceylon. However, on the 
request of the convict, the exile destination was changed to Ambon. On 12 February 1745, Ni 
Hoe Kong with his family was sent to Ambon, where one year later he died (Liem Koen Hian 
1938; 45-50).

The imprisonment of Ni Hoe Kong caused the post of Chinese Capitan to remain vacant 
for three years. To overcome this problem, the Batavia authority set up a Committee for the 
incoming Chinese (Gecommitteerde over de aankomende Chineezen), consisting of a Chinese 
Captain of Cirebon, a Chinese merchant from Semarang and European, and European, 
probably of mestizo blood, Henry Abbit. After the position of Chinese Captain of Batavia was 
reinstituted, Lim Beengko was appointed to the post on 25 June 1743 (Lohanda 2001: 13).

F. The City Administration

Realizing that the Chinese revolts and the riot in Batavia were partly caused by the 
weakness of the Council of the Dutch Indies, the Government tried to change the composition 
of the Board of Estates. Before the massacre this board had five members, two Dutch and three 
Chinese representatives, with no Native representative. This composition was based on the 
Government's consideration of the fact that the Chinese were more numerous and much richer 
than the native community, so that the board received more and wider Chinese estates than 
those of the native under its control. As the Chinese were now 'absent', it was proposed to add 

ndone more Chinese representative, and one native member. The enlargement was realized on 2  
July 1744, and henceforth a few members were chosen from the native as well as from the 
Chinese community. This aimed to avoid the jealousy among those groups, and to give the 

172

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178



board more power in administering different communities' civil affairs (Vermeulen 1938: 59).

Adjustments were also made to the Chinese captainship and the Chinese Council, or 
Kong Koan, due to the impotency of these institutions and the deteriorating relation between 
the Chinese and the Batavia authority during the turbulent year of 1740. As it is mentioned 
before, the former institution was completely revamped when the new Chinese Captain Leem 
Beengko was installed. To support the role of this Chinese captainship, the Batavia 
government decided to give more 'face' to the Kong Koan, in which all Chinese officers had a 
seat, by providing it with office facilities where it could carry out its functions properly. In 
1747 the Chinese council was provided with a meeting hall (rumah bicara) in the Tiang 
Bendera or Flag Street. Soon after this institution got busier with a lot of administration affairs, 
in 1750 it appointed a secretary, who, from 1766 onwards, was assisted by a second secretary 
(Blussé 2003: 15; Wade 2007: 117).

V. THE CHINESE AFTER THE MASSACRE

A. Back To Business

It was obvious that the Chinese survivors had suffered an agonizing memory about the 9 
October massacre, which would linger in their mind for a long time. It seemed that they had 
different ways to cope with this traumatic memory. Some of them could moderate their anger 
and revenge feelings, hoping to return to their previous life. While, some others accepted the 
amnesty grant offered by the Batavia authority. In the meantime, there were also a few Chinese 
rebels who did not accept their fate meekly. Possessed by revenge feelings, they continued to 
fight the Company, and some of them joined their compatriots in central Java. 

Vermeulen explains that owing to the unsafely situation in Batavia and the attitude of the 
native soldiers who occupied the roads around Batavia only a small number of Chinese 
applied for an amnesty grant. The Chinese who wished to come to submission were stopped 
and molested. Amongst those who received amnesty were a few old and disabled men, and 
those who were granted the amnesty became labourers in the service of the Company day and 
night. However, until the end of 1742 it was reported that a number of 3431 Chinese had been 
accepted amnesty (Vermeulen 1938: 59). This proved to some extent the truth of what was said 
and felt by the victims themselves. They blamed the massacre not to the system, but to “the bad 

 character or lack morality among the individuals in charge at that time” (Blussé 1986: 96). 
Above all, again this situation the Chinese showed eagerness to recover their cooperation with 
the Company in Batavia. 

B. The Junk Trade

The Junk trade to Batavia, according to Blussé, was heavily distracted by the Chinese 
massacre. Most of it was caused by the devastation of the trade infrastructures. Many of the 
Chinese brokers and key figures had been either killed or banished. The massacre, however, 
had only a temporary effect; in 1743 the trade was restarted, although after a revival the junk 

 trade within a few decades 'shrank to a shadow of its former self” (Blussé 1986: 140). During 
this short interruption, not only Junk ships stopped to sail to Batavia, but the Dutch ships were 
also restricted to enter to the Chinese ports of Macao and Canton, because the local Chinese 
government was very concerned about the massacre. However, this lasted only around three 
months, due to the lack of political support from the central government in Peking (Dyke 
2005). This was comparable to the case of Manila's Chinese Massacres when the Chinese 
Emperor gave no vindictive reaction to the Spanish. He viewed bilateral cooperation more 
important than those unworthy subject who had gone abroad. Indeed, under Ch'ing Dynasty, 

173

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



the Chinese migrants were considered as betrayers of the country and they deserved to be 
punished (Duara 1996: 43). In this context, the Case of lieutenant Ch'en I-lao is a good 
example (Chin-keong 1991: 373-376).

The Batavia government was really afraid that the massacre would harm its economic and 
diplomatic relations with the Chinese Emperor, which would be a great loss for the Company 

 (Blussé 1986: 138; 1988: 15). Governor General Van Imhoff sent an apologetic letter to the 
Chien-lung Emperor to explain his position and why the tragedy occurred. The Company did 
everything to lure Chinese junks back to Batavia's roadstead. 

C. The Revenge: Chinese War In Central Java

Historians agree that the Batavia massacre was closely related to the outbreak of Chinese 
insurgency in central Java, which led an internal feud within the royal court of Mataram. The 
story began when hundreds of Chinese rebels headed by Que Panjang escaped from Batavia to 
the highlands area. They fled to Bantam seeking assistance, but they were resisted by 3,000 
men recruited by the Sultan of Banten. It was probably for this reason that this group of rebels 
mostly went east ward along the north coast of Java, joining their compatriots who had already 
begun hostilities there. The VOC's coastal headquarters at Semarang was besieged and other 
posts threatened. The rebels attacked and overran the VOC posts at Juwana and Demak in May 
1741, which put Semarang under serious threat (Ricklefs 1983: 268-269). 

In the mean time, the royal administrators were in quarrel and split into two groups. One 
group led by the patih Natakusumah, favoured joining the Chinese against the VOC. The other 
led by powerful coastal adipatis (lords) wanted to challenge Mataram's domination by 
supporting the VOC. As both of groups had no definite political decision whether to support 
the Dutch or the Chinese rioters, some of princes took their own advantages by informing the 
Dutch about Natakusumah's mission to assist the Chinese in Semarang. By doing so they 
hoped to come in the Company's favor. The Dutch succeeded to seize the Chinese in 
Semarang, and King Paku Buwana II (1726-49) asked them to arrest Natakusumah, who was 
then sentenced into exile to Ceylon (Remmelink 1994: 155-160). 

Nevertheless, the weakness of Paku Buwana II encouraged his regional lords to release 
their territory from Mataram, and rebel. Meanwhile, Raden Mas Garendi, grandson of 
Amangkurat III (1703-08), claimed the throne, and with the Chinese as allies, attacked the 
court, putting Paku Buwana II to flight. With the help of the Dutch, Paku Buwana II was able to 
gain back his throne. Mas Garendi was arrested in 1743; and the Sino-Javanese rebellion was 
over. Yet, this did not mean the end of internal disputes within the Mataram Kingdom. The 
conflicting parties continued their opposition, leading to a series of rebellions, which ended 
with the division of the Kingdom into two courts: Kasultanan Yogyakarta and Kasunanan 
Surakarta (Lohanda 2001: 15).

VI. CONCLUSION

It is obvious that the massacre of 1740 was a serious interruption for the long-term mutual 
cooperation between the VOC and the Chinese in Batavia. The tragedy can not be explained 
without comprehensive understanding about its origins and roots of problems. It was a 
complex and complicated social phenomenon, which resulted from a combination of multiple 
factors in the long-term period. The shifting of VOC's economic interest from trade to 
agriculture, the influx of Chinese immigrant into the Batavia's countryside, the waning of 
political influence of the Chinese Captain and the increase of corruption were among 
important factors which have created a perfect precondition for a social disruption in Batavia. 

174

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178



The decline of the European sugar market caused bankruptcy of sugar industry, and 
turned the Chinese labours in the Ommelanden into a jobless, poor, and frustrated community. 
This condition sparked off various social problems in the countryside. Meanwhile, The 
Batavia administration and the Chinese officer had no mechanism and power to overcome the 
situation. This economic distress coincides with the discontent about the brutal practices of the 
residence permit policy. Insurgency flared up in the countryside, and turned the sugar cane and 
mills into battle fields between the Chinese and the Company's army. The worsened situation 
caused panic, suspicion, anger, hatred, and feelings of revenge among Batavia inhabitants 
against the Chinese, which led to the slaughter of thousands innocent Chinese townsmen. 

Most of the historians have agreed that the massacre was a direct result of the previous 
Chinese revolt, while they have different perspectives to interpret the meaning of this tragedy. 
They consider it as the result of socio economic process, as the result of political process, the 
power game among Dutch political elite, the class and ethnic clash, and the internal feuds 
within VOC elites. However, these social, economical, or political perspectives cannot 
satisfactorily measure the atrocity level of the 1740 massacre. In this context, the social 
psychologist's suggestion to analyze motives of the perpetrators gives an interesting 
alternative. Indeed, it is true that those social, economical, and political factors were a societal 
process, but at the same time it also worked as an individual process, mixed with any kind of 
personal background such as ethnic prejudices, religious, ideology, etc. The involvement of 
non-Batavia inhabitants in the massacre also showed the existence of a 'situational factor', a 
situation of kill or being killed, or a situation where the perpetrators needed no reasons to kill 
the victims. They simply joined 'the killing party', whit the powerless Chinese as pleasant 
targets.

The Chinese massacre has several consequences for the VOC, the City of Batavia and its 
habitants, the Chinese, and general political situation of Java. For the VOC, the massacre was a 
failure of its defence strategy and its administration over the City, its inhabitants, sugar 
industry, and the Chinese. The internal conflict and feuds weakened the Company 
management in Batavia. Due to the important economic role of the Chinese, the massacre also 
greatly affected the city's economic life, the market and sugar production, and the Junk trade. 
In order to recover the situation, the Batavia authority made several adjustments, such as 
restoration of infrastructure and defence system of the city, the establishment of the Chinese 
Council (Kong Koan), the extension of the Board of Estates (Boedelkamers) with the 
incorporation of more Chinese and the Native member, and the Chinese settlement in a special 
Chineese Kamp. Last but not least, the Batavia massacre triggered off Chinese uprisings in 
Central and East Java, which commenced the internal feud within Mataram Kingdom as a 
prelude to the famous division of the last Javanese Imperium into two courts; Yogyakarta and 
Surakarta.

Acknowledgment:

Research for this article was conducted under the auspice of the ENCOMPASS 
Scholarship Program, Institute of History, Leiden University, 2006-2009. The article was 
initially submitted as the first year final assessment of the program. The author would like to 
thanks to Prof. Dr. Leonard Blussé, Dr. Alicia Schrikker, and Drs. René Wezel for their 
valuable comments and assistants during the writing process of this article. 

175

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



VII. BIBLIOGRAPHY

1. VOC Source publications

“Acte van Amnestie”, in Chijs, J.A. van der (ed.). Nederlandsch-Indisch plakaatboek 1602-
1811. vol. VII. Batavia: Landsdrukkerij, 's-Gravenhage: Martinus Nijhoff, 1885-1900.

Anonymous. Een kort en beknopt verhaal van den opstand en de daar opgevolgde massacre 
der chineezen binnen 'Batavia' benevens een omstandig dagverhaal van't gepasserde 
in de bovenlanden aldaar, onder 't commande van den Manhaften Kapitein J. G. 
Crummel. 's Gravenhage: by Ottho en Pieter van Thol, 1741.

Anonymous. Nader, en omstandig dagverhaal, wegens het gepasseerde omtrent den opstant 
en conspiratie der chineesen te Batavia: in den J. 1740. Amsterdam, 1741.

Anonymous. Verzameling van verscheidene echte stukken, van Batavia herwaards gezonden: 
concerneerende den opstand der Chineezen buiten, en daar op gevolgde gruwelyke 
massacre binnen gemelde stad ... : [in 1740]. Tweede druk. Dordrecht: Van Braam 
[etc.], 1742, [ca. 1742].

Anonymous. Een zeer nauwkeurig Dagverhaal, wegens het voorgevallene geduurende den 
opstand en ontstaane rebellie, mitsgaders het gesmeede verraad, door de Chineese 
natie, tegens de Nederlandsche Oost-Indische Maatschappye, ende de Hoofdstad 
Batavia, met den resortie van dien. Een begin nemende met den 26 September des jaars 
1740. Amsterdam: Arendt van Huissteen, 1742.

Haren, Willem van. Gedicht op den moord gepleegd aan de Chineesen te Batavia den IX 
october anno 1740. 's Gravenhage: Isaac Beauregard, 1742

2. Books and articles

Abeyaskere, S., 1987. Jakarta: A History. Singapore: Oxford University Press.
Blussé, L., 1981.'Batavia, 1619-1740: The rise and fall of a Chinese colonial town', Journal of 

Southeast Asian Studies, 12, 1981, p. 159-78.
__________, 1986. Strange Company: Chinese Settler, Mestizo Women, and the Dutch in 

VOC Batavia. Leiden: KITLV Press.
__________, 2003.“One Hundred Weddings and Many More Funeral A Year: Chinese Civil 

Society in Batavia at the End of the Eighteenth Century”, in Leonard Blussé & Chen 
Menghong (eds.). The Archives of the Kong Koan of Batavia. Leiden: Brill.

Boxer, C. R., 1979. Jan Compagnie in War and Peace, 1602-1799. Singapore: Heineman 
Asia.

Chalk, F. & Jonassohn, K., 1994. The History and Sociology of Genocide: Analysis and Case 
Studies. New Haven: Yale University Press.

Chin-keong, Ng., 1991.“The Case of Ch'en I-lao: Maritime Trade and Overseas Chinese in 
Ch'ing Policies, 1717-1754”, in Roderich Ptak & Dietmar Rothermund (eds.), 
Emporia, Commodities, and Entreupreneurs in Asian Maritime Trade, c. 1400-1750. 
Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

De Nijs, B. E., 1976. Batavia, Koningin van het Oosten. 's-Gravenhage: Thomas & Eras.
Dobbin, C., 1996. “Batavia and the Peranakan Chinese 1619-1870”, in Asian Entreupreneural 

Minorities: Conjoint Communities in the Making of the World Economy, 1570-1940. 
Richmond.

Duara, P., 1996.“Nationalist Among Transnationals: Overseas Chinese and the Idea of China, 
1900-1911”, in Aihwa Ong & Donald Nonini (eds.), Ungrounded Empires: The 
Cultural Polities of Modern Chinese Transnationalism. London: Routledge.

Dyke, P. A. van., 2005. The Canton Trade: Life and Enterprise on the hina Coast, 1700-1845. 
Hongkong: Hongkong University Press. 

176

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178



Ebing, E. & De Jager, Y., 2000. Batavia  Jakarta 1600-2000: A Bibliography. Leiden: KITLV 
Press. 

Haan, F. de. Oud Batavia. Batavia: Kolff. 3 vols. 1922-23.
_________. Priangan. De Prianger-regentschappen onder het Nederlandsch bestuur tot 

1811. 4 vols. Batavia: Kolff, 1910-12.
Hanna, W.  A., 1988. Hikayat Jakarta. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.
Hoetink, B., 1918.“Ni Hoe Kong, Kapitein der Chineezen te Batavia in 1740”, BKI (74).
_________, 1922. “Chineesche Officieren te Batavia onder de Compagnie”, BKI (78).
Höevell, W. R., 1840.'Batavia in 1740. Episode uit de geschiedenis van Nederlandsch-Indie', 

TNI 3 (1).
___________, 1846. “De moord der Chineezen te Batavia: een woord aan den heer A.J van der 

Aa”, TNI 8 (3).
Kemasang, A. R. T., 1981. “Overseas Chinese in Java and Their Liquidation in 1740”, Tonan 

Ajia Kenkyu, vol. 19, No. 2, 1981.
__________, 1982. “The 1740 Masacre of Chinese in Java: Curtain Raiser for the Dutch 

Plantation Economy”. Bulletin of Concern Asian Scholar, vol. 14, 1982.
__________, 1988. “Governor General Valckenier and the 1740 Chinese Massacre in 

Batavia: Sacrified for a Cover-Up?”, Kabar Seberang, No. 19-20, 1988.
Liem Koen Hian. 1938. Ni Hoe Kong, Kapitein Tionghoa di Batavia dalam Taon 1740. 

Batavia.
Lohanda, M., 2001. The Kapitan Cina of Batavia. Jakarta: Djambatan.
Milone, P. D., 1966. Queen City of the East: the Metamorphosis of a Colonial Capital. Ph.D. 

thesis. Berkeley: University of California.
Nordholt, H. S., 2002. 'A Genealogy of Violence', in Freek Colombijn and J. Thomas Lindblad 

(ed.), Roots of Violence in Indonesia. Leiden: KITLV Press.
Raben, R., 1996. Batavia and Colombo: The ethnic and spatial order of two colonialcities 

1600-1800. Ph.D thesis, Leiden University, Leiden.
Reid, A., 1988. Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680: The land below the winds. 

New Haven: Yale University Press.
___________, (ed.).1996. Sojourners and Settler: Histories of Southeast Asia and the 

Chinese. Honolulu: Hawaii University Press.
__________, 2000. 'Early Southeast Asian Categorization of European, in Anthony Reid 

(ed.), Charting the Shape of Early Modern Southeast Asia. Singapore: ISEAS.
Reid, A. and Chirot, D. (eds.), 1997. Essential outsiders : Chinese and Jews in the modern 

transformation of Southeast Asia and Central Europe. Washington: Washington 
University Press.

Remmelink, W., 1994. The Chinese War and the Collapse of the Javanese State, 1725-1743. 
Leiden: KITLV.

Ricklefs, M. C., 1983. “The Crisis of 1740-41 in Java: The Javanese, Chinese, Madurese, 
Dutch and the fall of the court of Kartasura”, in Bijdragen tot de Taal-, Land- en 
Volkenkunde, 139 (1983), no: 2/3, Leiden, p. 268-29.

rd___________, 2001. A History of Modern Indonesia since c. 1200. 3  edition. London: 
Palgrave. 

Roesconi, J., 1935. Sja'ir Kompeni Welanda Berperang dengan Tjina. Wageningen: Veenman 
& Zonen.

Rubinstein, W. D., 2004. Genocide: A History. London: Longman Pearson.
Salmon, C. & Denys Lombard. 2003. Klenteng-klenteng dan Masyarakat Tionghoa di 

Jakarta. Jakarta: Yayasan Cipta Loka Caraka.
Setiono, B. G., 2002. Tionghoa Dalam Pusaran Politik. Jakarta: Elkasa.

177

The Bloody Sunday of Batavia: Re-examining The Chinese Massacre of 1740 (Abdul Wahid)



178

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 157 - 178

Staub, E., 1989. The Roots of Evil: The origins of genocide and other group violence. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Tan Kian An, 1958. “Penyembelihan Besar2an Orang2 Tionghoa”, Pantjawarna. No. 137, 
tahun X, 15 April 1958.

Tan Yeok Song, 1953. “The Chinese in Batavia and the Trouble of 1740”, Journal of the South 
Seas Society, IX (1) June 1953, p. 1-68.

Vermeulen, J. Th., 1938. De Chinezen te Batavia en de Troebelen van 1740. Leiden: N.V. Boek 
en Steen drukkerij Eduard Ijdo, 1938.

Wijayakusumah, H., 2005. Pembantaian Massal 1740: Tragedi Berdarah Angke. Jakarta: 
Pustaka Populer.



Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)

RITUAL MUANG JONG : IDENTITAS KOLEKTIF KOMUNITAS 
ORANG SAWANG DI PULAU BELITUNG

Bambang H. Suta Purwana

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta

e-mail:bambangsuta@ymail.com

Abstrak

Kehidupan komunitas orang Sawang di Kabupaten Belitung dan Kabupaten Belitung Timur, 
Provinsi Bangka Belitung, mengalami perubahan sosial-budaya dari nelayan nomaden menjadi hidup 
menetap di darat sebagai buruh di sektor informal. Permasalahan penelitian ini adalah mengkaji 
hubungan antara 'agama asli' orang Sawang dengan konstruksi identitas mereka sebagai pewaris 
budaya bahari. Selain itu menggali makna sistem religi dan praktik ritual 'agama asli' bagi komunitas 
orang Sawang di Pulau Belitung. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dan teknik analisis 
deskriptif. Upacara Muang Jong menjadi penanda identitas kolektif orang Sawang yang 
menerangkan bahwa mereka keturunan para pelaut tangguh dan penjelajah samudera. Ritual Muang 
Jong masih menjadi simbol solidaritas yang mempersatukan orang-orang Sawang dari berbagai 
daerah di Provinsi Bangka Belitung. 

Kata kunci: Sawang, nelayan nomaden, budaya bahari,  identitas kolektif, ritual Muang Jong

MUANG JONG RITUAL: COLLECTIVE IDENTITY FOR SAWANG 
COMMUNITY  IN BELITUNG ISLAND

Abstract

The Sawangcommunity live in Belitung and East Belitung, under Bangka Belitung Province. 
Their life has undergone a socio-cultural change -from nomadic to sedentary by living on landas 
laborersin the informal sector. This descriptive and qualitative research examined the relationship 
between their 'native religion' with the construction of their identity as the heirs of maritime culture. In 
addition, this study explores the meaning of their religious system and ritual practices in their 'native 
original religion'. The Muang Jong ceremony has become a symbol of their collective identity by 
stating that they were descendants of the tough sailors and ocean explorers. The Muang Jong is a 
solidarity making event that unites the Sawang people who reside in different parts of Bangka Belitung 
province.

Keywords: Sawang, nomadicfishermen, maritime culture, collective identity, Muang Jong

I. PENDAHULUAN

Komunitas orang Sawang di Pulau Bangka oleh pemerintah Provinsi Bangka Belitung 
dikategorikan sebagai komunitas adat (Subhan, 2013: 3). Direktorat Pembinaan Kepercayaan 
terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan Tradisi, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Kementerian 
Pendidikan dan Kebudayaan juga mengkategorisasikan komunitas orang Sawang sebagai 
komunitas adat (Purwana, 2013: 5 ).

Komunitas adat adalah komunitas yang mengkonstruksikan adat sebagai sendi utama 
organisasi sosial mereka. Beberapa karakteristik yang spesifik dari komunitas adat adalah, 
pertama, adat menjalankan suatu peran yang sangat mendasar dalam komunitas yang terjalin 
oleh pertalian keluarga yang erat, baik melalui garis keturunan patrilineal maupun matrilineal. 
Kedua, pemimpin suatu komunitas yang sangat terikat dengan adat lazimnya terpilih dari 
keturunan dari kelompok nenek-moyang yang sekaligus diidentifikasi sebagai cucu terakhir 
dari tokoh pendiri komunitas. Ketiga, individu-individu yang tinggal dalam sebuah kelompok 
kekerabatan dan komunitas yang terikat oleh garis keturunan serta menempati suatu wilayah 
tertentu juga ditandai oleh aktivitas kerjasama timbal balik atau pertukaran sosial yang saling 

Naskah masuk : 7 April 2015, revisi I : 13 Mei 2015, revisi II : 26 Mei 2015, revisi akhir : 1 Juni 2015

179



menguntungkan satu sama lain, hal ini menjadi ciri khas utama interaksi mereka sehari-hari 
(Budiwanti, 2000: 47-49). 

Di Bangka Belitung, setidaknya ada lima komunitas adat yakni, Orang Lom, Sekak, 
Sawang, Jering, dan Kedalek. Orang Lom bermukim di Mapur dan Air Abik Kecamatan 
Belinyu, Jering dan Kedalek di Kecamatan Kelapa merupakan komunitas adat yang memilih 
kawasan hutan pedalaman sebagai tempat berdomisili. Orang Lom pada umumnya memiliki 
matapencaharian sebagai petani, sedangkan orang Sekak di Tanjung Gunung serta orang 
Sawang di Belitung adalah komunitas adat yang berdomisili di kawasan pesisir dan berprofesi 
sebagai nelayan. Baik orang Sekak maupun Sawang terkenal sebagai pelaut ulung. Oleh 
karena itu, mereka sering juga disebut sebagai Suku Laut atau orang Laut. (Subhan, 2013: 3).

Sebagian komunitas orang Sawang di Pulau Belitung telah dimukimkan di darat pada 
masa pemerintahan Hindia Belanda ketika mereka menjadi buruh pabrik timah NV 
Gemeenschapelyke Mynbow Maatschappy Biliton. Mereka dibuatkan perumahan petak di 
wilayah Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Kabupaten Belitung Timur (Guna, 2014: 20-
29). Pada tahun 1970 pemerintah melakukan program pemukiman bagi orang Sawang di 
Kampung Laut, Kelurahan Pal Satu, Kecamatan Tanjung Pandan dan pada tahun 1985 orang 
Sawang yang masih hidup nomaden di laut juga dimukimkan di Kampung Laut, Kelurahan 
Juru Seberang, Kecamatan Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung. Program pemerintah untuk 
merumahkan orang Sawang di Belitung itu diduga sebagai upaya terselubung untuk 
meng'Islam'kan komunitas orang adat Sawang karena pada waktu  dibangun permukiman 
orang Sawang di Kelurahan Pal Satu pada tahun 1970-an dan di Desa Juru Seberang, Tanjung 
Pandan, pada tahun 1985 juga dibangun mushola dan orang-orang Sawang yang 
mengucapkan kalimat syahadat juga diberi hadiah seperangkat peralatan shalat. Upaya 
merumahkan orang Sawang itu juga berakibat tercabutnya orang Sawang dari akar budayanya 
karena selama ratusan tahun nenek moyang orang Sawang membangun budaya bahari sebagai 
pedoman hidup dan kerangka adaptasi mereka hidup di laut. Masyarakat Sawang di Belitung 
menghadapi permasalahan yang kompleks antara lain beban diskriminasi yang memiliki 
sejarah panjang. Setelah mereka dimukimkan di darat, orang Sawang menjadi terasing dengan 
kehidupan budaya, sistem ekonomi, dan sistem religi mereka sendiri. Selain itu identitas 
kultural mereka sebagai orang Laut juga semakin memudar ketika kehidupan sehari-hari 
mereka tidak ada hubungannya dengan laut.

Penelitian ini bertujuan menggali informasi tentang sistem kepercayaan komunitas adat, 
pelaksanaan ritual-ritual adat beserta dinamika perubahannya dan kaitannya dengan identitas 
mereka sebagai komunitas adat orang Sawang. Hubungan antara ritual kepercayaan dan 
identitas komunitas adat orang Sawang ini perlu digali karena sejarah panjang proses 
marginalisasi komunitas adat juga terjadi dalam ranah sistem kepercayaan mereka. 
Komunitas adat secara langsung atau tidak langsung didorong untuk menyesuaikan sistem 
kepercayaannya dengan agama resmi yang diakui pemerintah. Sistem kepercayaan asli 
komunitas adat semakin tersisih dan bahkan cenderung akan semakin memudar atau akan 
hilang terlindas oleh hegemoni budaya keagamaan yang dominan.

Kegiatan penelitian ini dilakukan pada komunitas adat orang Sawang di Kabupaten 
Belitung Timur dan Kabupaten Belitung, Provinsi Bangka Belitung dimulai dengan 
mengunjungi lokasi pemukiman orang Sawang di Kampung Laut, Desa Selinsing, Kecamatan 
Gantung, Kabupaten Belitung Timur dan Kampung Laut, Kelurahan Pal Satu, Jalan Gatot 
Subroto Dalam, Kecamatan Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung.Di dua lokasi yang 
bernama Kampung Laut tersebut setelah melakukan pengamatan terhadap lingkungan 
pemukiman mereka, kemudian dilaksanakan wawancara dengan orang Sawang baik dengan 
warga masyarakat biasa maupun tokoh adat orang Sawang seperti dukun jong, kepala suku 

180

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



dan informan lain yang dianggap mengetahui tentang keberadaan orang Sawang di dua tempat 
tersebut. Penelitian ini juga diperkaya dengan bahan bacaan dari buku, media massa dan 
bahan yang diunduh dari internet. Metode analisis dalam penelitian ini adalah deskriptif 
dengan mengkombinasikan perspektif etik dari interpretasi penulis terhadap informasi dan 
data primer maupun sekunder mengenai orang Sawang dan perspektif emik yakni pemahaman 
orang Sawang terhadap unsur-unsur kebudayaan mereka sendiri. 

Budiwanti (2000: 50-52) menyatakan bahwa beberapa bagian adat yang terkait dengan 
praktek-praktek ritual dan sistem kepercayaan masyarakat dapat disetarakan dengan agama 

1 2tradisional karena mengandung nilai-nilai moral, eskatologi  dan soteriologi , maka praktek 
adat bisa disetarakan dengan agama tradisional. Praktek-praktek ritual dan sistem 
kepercayaan orang Sawang dapat dikategorikan sebagai sistem religi mereka. Dalam 
menganalisa sistem religi komunitas orang Sawang ini digunakan dua kerangka konseptual 
tentang substansi Yang Suci dan Yang Profan dalam perspektif teori Emile Durkheim. 

Agama bagi Emile Durkheim adalah “….a common devotion to sacred things.”  
Fenomena religi atau keagamaan selalu muncul dalam setiap kelompok sosial ketika ada 
pemisahan antara ranah yang profan dan yang sakral.The sacred, adalah sesuatu yang 
memiliki sifat keilahian, transendental dan luar biasa. Komunitas orang percaya melakukan 
aktivitas sakral dimaknai oleh komunitas sebagai realisasi peribadatan bukan wahana  untuk 
mencapai tujuan tertentu. Pembedaan antara ranah yang suci dan ranah yang profan selalu 
dibuat oleh kelompok orang untuk mengikat mereka dalam satu kelompok orang yang 
percaya dan mereka semua terikat sebagai satu kesatuan dalam satu simbol dan obyek 
pemujaan yang sama. Agama merupakan suatu sistem yang mempersatukan kepercayaan dan 
praktik-praktik pemujaan terhadap sesuatu yang dianggap suci (Coser, 1971: 137-138). 

Dalam sistem religi masyarakat manapun, dunia dibagi menjadi dua bagian yang 
terpisah; 'dunia yang sakral' dan 'dunia yang profan'. Sesuatu yang sakral selalu bermakna 
sebagai hal yang superior, berkuasa, dalam kondisi normal dia tidak tersentuh dan selalu 
dihormati. Namun sebaliknya, sesuatu yang profan adalah bagian keseharian dari hidup dan 
bersifat biasa. Sesuatu yang sakral memiliki pengaruh luas, menentukan kesejahteraan dan 
kepentingan seluruh anggota masyarakat. Pada sisi lain, hal-hal yang profan tidak memiliki 
pengaruh yang begitu besar, hanya merefleksikan keseharian setiap individu, baik itu 
menyangkut aktivitas pribadi maupun kebiasaan-kebiasaan yang selalu dilakukan oleh setiap 
individu atau keluarga. Konsentrasi utama dalam kehidupan beragama terfokus pada hal-hal 
yang disakralkan (Pals, 2012: 145).

Agama adalah kesatuan dari keyakinan dan praktik yang berhubungan dengan hal yang 
suci, khusus dan terlarang. Melalui keyakinan dan praktik ritual terbentuk satu komunitas 
moral yang tunggal yang disebut gereja dalam tradisi umat Kristiani (Durkheim, 1971: 46; 
Dillon, 2012: 698). Bagi Durkheim, agama bukan semata-mata pengalaman religius yang 
bersifat individual namun merupakan aktivitas komunal dan melalui partisipasi dalam 
aktivitas agama itu ikatan komunal terbangun.  Durkheim mengatakan: “… when men 
celebrate sacred things, they unwittingly celebrate the power of their society”. Ketika orang 
merayakan sesuatu yang sakral secara tidak disadari mereka merayakan kekuatan masyarakat 
(Coser, 1971: 137). 

181

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)

1

2

Eskatologi adalah bagian dari ajaran agama yang menguraikan secara runtut semua persoalan dan pengetahuan tentang akhir 
zaman, seperti kematian, alam kubur, kehidupan surga dan neraka, hukuman bagi orang yang berdosa, pahala bagi yang berbuat baik, hari 
kebangkitan, pengadilan pada hari itu dan lain sebagainya. Lihat, Ahmad Suja'i, 2005, Eskatologi : Suatu Perbandingan antara Al-Gazali 
dan Ibn Rusyd. Jakarta : Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah (Skripsi), hlm 1.

Soteriologi dapat diartikan sebagai ajaran tentang keselamatan menurut agama Kristen. Lihat, W.R.F. Browning. 2008, Kamus 
Alkitab. Jakarta: BPK Gunung Mulia. hlm. 419.



II. KOMUNITAS ORANG SAWANG DI PULAU BELITUNG

A. Karakteristik Orang Sawang 

Pada masa lalu orang Sawang dikenal sebagai orang Laut karena mereka hidup di atas 
laut. Kehidupan mereka dari semenjak lahir, dewasa, dan sampai akhir hayatnya berada di atas 
laut, dalam perahu atau sampan mereka yang beratap. Mereka menjalani kehidupan sehari-
hari di atas sampan beratap dan tidak mengenal tempat tinggal menetap, mereka disebut sea 
nomads. Orang Sawang dikenal sebagai pengembara yang tidak mengenal tapal batas wilayah 
administrasi suatu daerah bahkan bisa melintasi batas negara. Sebagai komunitas nomaden, 
mereka mencari ikan di tempat-tempat yang dianggap banyak ikannya. Mereka mengembara 
menyesuaikan keberadaan sumberdaya laut dan kondisi musim. Komunitas orang Sawang 
dari generasi ke generasi terus bergerak mencari ikan dan secara periodik mereka berlabuh ke 
pantai untuk mencari air tawar di setiap tempat yang terdapat sumur atau sumber mata air 
tawar maupun muara sungai. Selain itu, mereka menjual atau menukarkan hasil tangkapan 
ikan dengan bermacam barang kebutuhan hidup mereka dan pada musim badai laut mereka 
mendarat ke pantai terdekat atau muara sungai  untuk berlindung dan memperbaiki peralatan 
mereka yang rusak.

Siapakah gerangan yang disebut dengan orang Sawang? Sangat sedikit literatur yang 
mendeskripsikan tentang keberadaan orang Sawang, satu yang bisa disebut adalah tulisan M. 
Junus Melalatoa dalam bukunya yang berjudul Ensiklopedi Suku Bangsa di Indonesia Jilid L-
Z yang diterbitkan oleh Departemen Pendidikan dan Kebudayaan tahun 1995. Dalam buku ini 
hanya ada sedikit informasi tentang orang Sawang, satu setengah halaman yakni di halaman 
752 dan 753.Orang Sawang disebut sebagai orang Sekak, kata Sawang sama sekali tidak 
muncul kecuali dengan nama yang hampir mirip yakni Ameng Sewang. Orang Sawang 
menjadi cukup terkenal ketika novel Andrea Hirata yang berjudul Laskar Pelangi (2011) 
menjadi buku mega best seller. Andrea Hirata berapa kali menyebutkan tentang keberadaan 
orang Sawang di Belitung Timur serta membuat deskripsi yang romantis tentang karakteristik 
fisik dan perilaku sosial orang Sawang.

Warna kulit orang Sawang pada umumnya coklat dan relatif lebih gelap dibandingkan 
orang Bangka dan Belitung pada umumnya. Bisa dikatakan warna kulit orang Sawang terlihat 
legam karena terlalu banyak terpapar sinar matahari. Rambut mereka lurus dan sebagian yang 
lain bergelombang dan kaku seperti mayang mengurai. Selain itu, badan mereka terlihat kekar 
dan tegap. Andrea Hirata dalam novel Laskar Pelangi melukiskan orang Sawang bagaikan 
orang Aborigin di Australia. 

”Dibandingkan orang Melayu, penampilan mereka sangat berbeda. Kulit gelap, rahang 
tegas, mata dalam, pandangan tajam, bidang kening yang sempit, struktur tengkorak 
seperti Suku Teuton, dan berambut kasat lurus seperti sikat” (Hirata, 2008: 164). 

Yusril Ihza Mahendra, memberikan kesaksian tentang pengalaman masa kecilnya di 
Belitung Timur dan menggambarkan tentang orang Sawang yang ia sebut sebagai Suku Laut 
sebagai berikut: 

“Penduduk Belitung membagi dirinya dalam dua kelompok, pertama kelompok 
mayoritas yang dari sudut budaya dan bahasa dapat dikelompokkan sebagai orang 
Melayu. Kesamaan kultural dengan masyarakat Melayu Riau dan Johor di Semenanjung 
Malaya, sangat terasa. Kelompok kedua, yang lebih sedikit jumlahnya adalah kelompok 
Suku Laut atau Suku Sawang, yang mendiami daerah pantai. Postur tubuh dan wajah 
kedua kelompok ini sangat kentara. Suku Laut mempunyai postur tubuh yang lebih besar, 
lebih kekar dengan kulit warna coklat kemerahan. Suku Laut terdapat pula di Kepualauan 
Riau. Legenda-legenda Suku Laut menyebutkan bahwa nenek moyang mereka adalah 
Lanun, atau bajak laut berasal dari Pulau Mindanao di Philipina. Di sekitar Belitung 
memang ada sebuah pulau yang bernama Mendanau. Apakah ada hubungannya dengan 

182

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



Mindanao di Philipina, saya belum pernah menelaahnya. Dari pengamatan saya yang 
hanya sepintas, memang terdapat kesamaan postur tubuh, warna kulit, serta bahasa dan 
berbagai jenis kesenian antara Suku Laut dengan penduduk asli Mindanao di Philipina.

Orang Laut atau orang Sawang dalam pandangan Yusril Ihza Mahendra, memiliki postur 
tubuh yang lebih besar dan warna kulit yang lebih gelap dibandingkan dengan orang Melayu 
Belitung. Selain itu, Mahendra juga menyebutkan legenda asal-usul nenek moyang orang 

3Sawang adalah Suku Lanun atau bajak laut dari Philipina . Hal ini juga mirip dengan legenda 
yang dituturkan oleh Idris Said, seorang tokoh masyarakat Sawang dan pimpinan Sanggar 

4Ketimang Burong yang mengajarkan seni tari orang Sawang di Kampung Laut .

Generasi kedua dan ketiga dari orang-orang Sawang yang tinggal di darat sudah sulit 
dibedakan dengan orang Bangka dan Belitung pada umumnya karena banyak terjadi 
perkawinan dengan warga suku bangsa lain yang ada di sekitar tempat tinggal mereka. 
Perkawinan antara orang Sawang dengan orang dari suku bangsa lain menjadi sesuatu yang 
biasa terjadi. Kepala Suku Sawang di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung Kabupaten 
Belitung Timur yang bernama Sunardo merupakan anak dari seorang laki-laki Jawa yang 
menikah dengan perempuan Sawang, demikian juga Ketua RT 04 di kompleks perumahan 
orang Sawang Desa Selinsing, Kecamatan Gantung yang bernama Suryanto juga keturunan 

5orang Jawa yang kawin dengan orang Sawang . 

Lebih lanjut, Andrea Hirata menggambarkan orang Sawang sebagai suku yang maskulin, 
pelaut ulung yang hidup di perahu dan berkelana dari pulau ke pulau. Setelah tinggal menetap 
dan bekerja sebagai buruh dalam strata paling rendah di perusahaan timah, orang Sawang 
dikenal memiliki etos kerja tinggi, jujur, tidak usil dengan urusan orang lain dan tidak pernah 
berurusan dengan hukum. Mereka juga digambarkan sebagai orang yang boros, Hirata 
melukiskan fenomena ini secara halus dan indah. 

“Tak ada kepelitan mengalir dalam pembuluh darah orang Sawang. Mereka 
membelanjakan uang seperti tak ada lagi hari esok dan berutang seperti akan hidup 
selamanya… Lebih dari itu, mereka tak pernah lari dari utang-utangnya” (Hirata, 2011: 
163-164).

Andrea Hirata juga menggambarkan sifat interaksi sosial orang Sawang yang ekslusif. 
Bagi orang Sawang, hidup ini hanya terdiri atas mandor yang mau membayar mereka. Selain 
itu, mereka juga tidak memahami konsep aristokrasi karena kultur mereka tidak mengenal 
power distance. Orang yang tidak memaklumi hal ini akan menganggap mereka tidak tahu 
tata krama. Satu-satunya manusia terhormat di antara mereka adalah sang kepala suku, 
seorang shaman sekaligus dukun, dan jabatan itu sama sekali bukan faktor keturunan namun 
pilihan orang Sawang (Hirata, 2011: 165). Gambaran Andre Hirata tersebut benar dengan 
catatan bahwa kepala suku dalam konsepsi orang Sawang di Kecamatan Gantung pada saat ini 
bukan seorang shaman atau dukun melainkan pemuka masyarakat Sawang yang bertugas 
mewakili kepentingan mereka ketika berhadapan dengan pihak pemerintah dan pihak-pihak 
lainnya. Kepala suku Sawang di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung pada saat ini adalah 
seorang lelaki berusia sekitar 40 tahun bernama Sunardo berdarah campuran Jawa dan 
Sawang serta dianggap tidak memiliki kemampuan supranatural. Sedangkan dukun yang 
dihormati dalam konteks tradisi bahari orang Sawang adalah dukun laut atau juga sering 
disebut dukun jong yang bertanggungjawab memimpin upacara Muang Jong. 

B.Asal Usul Orang Sawang di Bangka Belitung

Pengembara laut dari perairan Bangka dan Belitung pada umumnya dipanggil atau 

183

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)

3

4

5

http://yusril.ihzamahendra.com/2007/12/21/kenang-kenangan-di-masa-kecil-bagian-iv/

Kampung Laut berada di Jalan Gatot Subroto Dalam, Kelurahan Pal Satu, Kecamatan Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung.

Informasi dari Sunardo, Kepala Suku Sawang, di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Kabupaten Belitung Timur.



disebut Orang Laut, namun juga banyak diketahui dengan sebutan Sekak, Sekat, Sika, dan 
Sekah. Arti dari nama tersebut tidak dapat dijelaskan. Riedel (1881) menduga berkaitan 
dengan sekat atau pantai muara sungai di Melayu, sangat tidak meyakinkan. Hal itu mungkin 
hanya 'pembelokan' atau 'pemlesetan' dari nama Sekana (k), suatu nama dari manusia perahu-
perompak dari Lingga. Mereka itu adalah orang-orang yang selama puluhan tahun dilecehkan 
di perairan Pantai Bangka. Ecoma Verstege melaporkan pada kasus Belitung, mereka 
keturunan panglima yang menguasai Jahore. Panglima kemudian diasingkan karena 
ketidaktaatan terhadap klan mereka. Setelah melakukan pembajakan di perairan Kepulauan 
Riau-Lingga, mereka diusir dan pergi ke Bangka melanjutkan hidup dengan tinggal menetap 
di perahu-perahu kecil. Apabila anggapan mengenai asal-usul nama Sekah itu benar, bisa 
bermakna bahwa orang Laut telah berbaur dengan orang Sekana. Orang Sekah memiliki 
reputasi yang sangat buruk di awal abad kesembilan belas, mereka terlibat pembajakan 
bersama-sama dengan orang Rayat dari Lingga. Dalam kegiatan ini, seperti bajak laut Lingga, 
mereka dibiayai  dan didorong oleh seorang tokoh lokal Melayu Belitung (Sopher, 1977: 124).

Orang Sawang atau orang Sekak menurut Melalatoa (1995: 752)  adalah kelompok etnik 
yang hidupnya berpindah-pindah di laut kawasan pantai pulau-pulau kecil di sekitar Pulau 
Bangka serta Pulau Belitung. Di Pulau Bangka, mereka terutama menyebar di daerah Lepar 
Pongok dan Pangkalan Baru. Di Pulau Belitung mereka menyebar di daerah  Membalong dan 
beberapa daerah lainnya. Orang Sekak di Bangka sering juga disebut orang Sakai atau orang 
Mapur karena sebagian besar kehidupannya dihabiskan di laut, kadang mereka juga disebut 
orang Laut. Di Belitung mereka dikenal sebagai orang Ameng Sewang. Bahasa Sekak 
termasuk rumpun bahasa Melayu namun dialek bahasa Sekak sangat berbeda dengan dialek 
bahasa suku bangsa asli  lainnya di daerah tersebut.  Kehidupan di atas perahu itu 
menyebabkan mereka sangat tergantung pada keadaan alam. Bila keadaan laut tidak 
memungkinkan tinggal di rumah perahu, mereka menetap sementara di permukiman yang 
dibangun di tepi pantai. Biasanya mereka tinggal di darat hanya untuk beberapa saat saja. 
Waktu yang singkat itu menyebabkan mereka tidak memiliki banyak kesempatan untuk 
mengadakan hubungan sosial dengan suku bangsa lainnya.  Keadaan seperti inilah yang 
menyebabkan mereka pada masa itu digolongkan sebagai 'masyarakat terasing'. 

Satu dari versi asal-usul orang Sawang dideskripsikan oleh Melalatoa (1995: 752). 
Menurut cerita rakyat, orang Sekak yang berdiam di Bangka merupakan keturunan orang 
Laut, berasal dari pulau-pulau kecil yang sekarang termasuk wilayah negara Malaysia. Dalam 
pengembaraannya sebagai nelayan nomaden, orang Laut kemudian menetap di  Kubung, 
Kecamatan Lepar Pongok, Kabupaten Bangka. Keturunan orang Laut inilah yang kemudian 
dikenal sebagai orang Sekak. 

6Versi lain dari sejarah lisan asal usul orang Sawang dituturkan Idris Said . Kata sawang 
berasal dari nama pohon yang sering disebut pohon bukat atau pohon sawang, dandengan 
buah sawang serta 'ilmu gaib', nenek moyang orang Sawang mampu membunuh para 
perompak atau bajak laut yang disebut Lanun. Lanun sering disebut juga Ilanun merupakan 
warga asli Kepulauan Laluna di Philipina Selatan, adalah perompak laut yang sangat ditakuti 
oleh pedagang yang melintasi perairan Asia Tenggara.   Setelah orang Sawang mampu 
membunuh para perompak,  orang-orang Lanun yang masih hidup menyatakan menyerah dan 
mengajak berdamai dengan orang-orang Sawang, dan menjalin hubungan perkawinan. Anak 
keturunan hasil perkawinan orang-orang Sawang dengan orang-orang Lanun tersebar di 
berbagai kepulauan di Nusantara dan Philipina. Tradisi orang Sawang yang mengembara di 
laut dan tidak pernah terikat dengan tempat bermukim secara permanen menyebabkan 
terjadinya persebaran yang luas anak keturunan orang Sawang dan Lanun. Persebaran mereka 
diduga ada di sekitar Kepulauan Sulu, Kepulauan Riau, dan Kepalauan Bangka Belitung.  

184

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204

6
Seorang tokoh budayawan Sawang yang tinggal di Jalan Baru Kampung Luat, Jalan Gatot Subroto Dalam, Tanjung Pandan.



Idris Said mengatakan bahwa sebagian dari warga masyarakat Melayu Belitung merupakan 
keturunan orang Sawang dan Lanun. 

Lokasi permukiman orang Sawang di Pulau Belitung

Sumber: http://salaamministries.com/elvinwefindit/peta-belitung

Orang Sawang dalam pandangan umum orang Bangka Belitung sering diidentifikasi 
sebagai orang yang hidup di atas perahu beratap dan pengembara yang tidak jelas asal-usulnya 
serta berbudaya 'primitive'. Bahasa orang Sawang yang tidak dapat dimengerti oleh orang 
Bangka Belitung disebut sebagai bahasa sekak, ramai atau tidak keruan. Selain itu ada 
anggapan bahwa orang Sawang bisa memakan ikan mentah tanpa diolah atau dimasak terlebih 
dahulu. Perilaku orang Sawang seperti itu dianggap tidak senonoh sehingga mereka dinamai 
sebagai orang Sekak. Dalam percakapan sehari-hari orang Belitung apabila menegur orang 
yang dianggap berbuat tidak senonoh akan dikatakan: “Macam Sekak kau ini!”. Orang yang 
ditegur seperti itu dianggap orang yang tidak memiliki adat sopan santun atau telah berbuat 
yang tidak pantas dalam konteks adat kebiasaan orang Belitung.

Orang Sawang di Belitung akan sangat marah apabila dikatakan atau disebut sebagai 
orang Sekak karena dianggap menghina mereka. Orang Sawang merasa bahwa ada stigma 
negatif dalam diri mereka apabila mereka disebut sebagai orang Sekak. Stigma negatif tentang 
orang Sawang memang berkembang luas pada masyarakat Melayu Belitung. Mereka 
memiliki gambaran bahwa orang Sawang itu boros, senang menenggak minuman keras dan 
tidak memiliki kemauan untuk hidup secara hemat. 

Pada sisi lain, mayoritas penduduk 
pribumi di Belitung mengidentifikasi 
diri mereka sebagai orang Melayu 
Belitung dan kebudayaan Melayu 
merupakan kebudayaan dominan di 
Belitung. Pada umumnya orang Melayu 
Belitung pandai bersyair dan berpantun 
serta memiliki adat istiadat yang mirip 
dengan orang Melayu dari Kepulauan 
Riau. Orang Melayu Belitung memiliki 
tradisi keagamaan yang identik dengan 
Islam sedangkan orang Sawang pada 
masa lalu dianggap berkepercayaan 
animisme-shamanisme karena orang 
Sawang d iperseps ikan  sebaga i  

185

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)

Foto 1. Kolek atau perahu tempat tinggal orang Sawang 
pada masa lalu (Sumber : Adi Guna)



penyembah hantu laut. 

Tradisi keagamaan orang Sawang dianggap bertentangan dengan ajaran agama Islam, 
budaya dan tradisi orang Sawang dianggap rendah dalam pandangan orang Melayu. Selain 
itu, status ekonomi orang Sawang pada umumnya relatif rendah yakni bekerja di sektor 
informal seperti buruh pikul di pelabuhan,  buruh bangunan, buruh angkut barang di pasar, 
buruh lepas di pertambangan timah serta tukang parkir menyebabkan mereka secara ekonomi 
dan sosial termarginalkan. 

C. Orang Sawang Menetap di Darat: Dari Pelaut Nomaden Menjadi Buruh 
Pertambangan Timah

Suku Sawang yang sudah mulai menetap di darat pada masa akhir penjajahan Belanda 
bekerja sebagai buruh di perusahaan tambang timah Belitung yang dikelola oleh Belanda. 
Umumnya mereka bekerja sebagai buruh di  kapal laut, tongkang, dan ada juga sebagai 

7penjahit karung timah. Mereka dikenal sebagai pekerja yang ulet oleh Belanda . Orang 
Sawang mulai tinggal di darat ketika perusahaan pertambangan timah di Belitung yang 
dikuasai oleh orang Belanda mulai mempekerjakan orang Sawang sebagai buruh pikul dan 
angkut di lokasi pertambangan timah. Pada tanggal 15 November 1860, perusahaan 
pertambangan timah berdiri dengan nama Billiton Maatschappy. Perusahaan ini merupakan 
perusahaan swasta milik orang Belanda yang bekerja sama dengan Pemerintah Belanda yang 
berkedudukan di Belanda. Pada tahun 1866, Billiton Maatschappy masih terus mendatangkan 
pekerja dari negeri Cina hingga berjumlah 2724 orang, dan pada tanggal 9 September 1924, 
Billiton Maatschappy berubah nama menjadi NV GMB atau NV Gemeenschapelyke 
Mynbouw Maatschappy Billiton (Guna, 2014: 28-29).

Tenaga buruh yang banyak dipekerjakan di perusahaan penambangan timah adalah 
pekerja dari Cina. Orang Sawang mulai direkrut sebagai tenaga buruh di perusahaan 
pertambangan timah pada tahun 1936. Tubuh orang Sawang yang tinggi dan tegap sebagai 
pertimbangan mempekerjakan mereka di pertambangan timah. Selain itu, orang Sawang 
relatif tidak menuntut banyak dalam hal penggajian. Orang Sawang juga dinilai sebagai 
pekerja yang patuh dan mampu bekerja keras dari pagi sampai sore. Pada waktu itu hanya 
sebagian dari komunitas orang Sawang yang dipekerjakan di perusahaan timah, sebagian 
yang lain masih hidup di atas sampan beratap dan bermatapencaharian sebagai nelayan 
nomaden. Orang Sawang yang bekerja di perusahaan pertambangan timah pun pada waktu itu 
belum sepenuhnya terlepas dari pola kehidupan di atas laut karena pada hari libur seperti hari 
minggu mereka masih pergi melaut mencari ikan. Secara perlahan orang-orang Sawang yang 
masih hidup di atas sampan menjadi tertarik bekerja di perusahaan pertambangan timah. 
Ketertarikan mereka setelah mendengar cerita saudara mereka yang secara rutin menerima 
gaji dan jatah pemenuhan kebutuhan hidup sehari-hari seperti setiap pekerja laki-laki 
mendapat beras 18 kg, istrinya 10 kg beras dan anak-anak masing-masing mendapat 10 kg 
beras setiap bulan. Selain itu setiap keluarga orang Sawang yang bekerja di perusahaan 
pertambangan timah milik orang Belanda juga mendapat jatah gula, kopi, teh, daging kornet, 
dan minyak tanah untuk menunjang kebutuhan hidup mereka selama satu bulan. Gaji orang 
Sawang yang bekerja di perusahaan pertambangan timah antara 50 sen sampai dengan 100 sen 

8per bulan . 

Pada tahun 1936 hanya sekitar separuh dari populasi orang Sawang yang bekerja di 
pertambangan timah. Meskipun telah bekerja sebagai buruh pertambangan timah, orang-
orang Sawang tersebut masih mempertahankan tradisi mereka melaut. Setiap hari Minggu 

186

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204

7

8
Satu alinea ini merupakan saran tertulis dari Dr. Bambang Rudito yang diberikan kepada penulis melalui e-mail. 

Keterangan dari Kek Daud, 79 tahun, pensiunan PT Timah dan sesepuh orang Sawang di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, 
Kabupaten Belitung Timur. 



mereka pergi melaut dengan menggunakan perahu layar dengan menggunakan kain putih 
tebal yang disebut sabang kajang. Mereka menangkap ikan di laut dengan cara menumbak 
ikan pari dan hiu. Hasil ikan tangkapan tersebut, kemudian ditukar atau dibarter dengan ubi 
dan beras milik orang Melayu. Pada waktu itu, orang Melayu Belitung bermatapencaharian 
sebagai peladang dan bercocok-tanam padi ladang yang tidak jauh dari pesisir. Orang Melayu 
pada umumnya enggan bekerja di pertambangan timah karena pada masa lalu penguasa 
kerajaan di Belitung menentang keberadaan pertambangan timah di wilayahnya dan 
menghimbau orang Melayu memboikot eksploitasi timah di Belitung. Satu dari alasan 
perusahaan timah mendatangkan buruh kasar dari Cina adalah kecenderungan resistensi dan 
penolakan orang Melayu Belitung bekerjasama dengan orang Belanda.

Perusahaan timah milik orang Belanda mendapat penolakan dari elite politik khususnya 
bangsawan Belitung yang menolak bekerja sama dengan orang Belanda. Orang Belitung 
dihimbau untuk melakukan pemboikotan terhadap upaya eksplorasi timah yang dilakukan 
oleh perusahaan Belanda di seluruh wilayah Belitung.  Mungkin hal ini yang menyebabkan 
perusahaan timah lebih senang merekrut tenaga kerja dari kalangan orang Tionghoa bahkan 
mendatangkan secara langsung dari daratan Cina dalam beberapa gelombang dan orang-
orang Sawang yang memiliki postur tubuh kekar serta dikenal sebagai pekerja kasar yang 
tekun. 

Bekerja di perusahaan pertambangan timah dengan sistem gajian tetap dan penjatahan 
bahan makan pokok setiap bulan membuat orang Sawang secara perlahan mulai 
meninggalkan matapencahariannya yang lama sebagai pelaut. Orang-orang Sawang lain yang 
masih melaut lambat laun tertarik ikut bergabung dengan saudara yang bekerja di perusahaan 
milik orang Belanda tersebut. Perusahaan pertambangan timah membuatkan rumah 
penampungan tempat tinggal orang Sawang berupa rumah petak panggung terbuat dari kayu 
dengan atap sirap. Setiap keluarga mendapat satu petak rumah dengan satu pintu rumah. 

Komunitas orang Sawang di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Kabupaten Belitung 
Timur mulai bermukim di darat secara bertahap semenjak tahun 1936. Pemukiman orang 
Sawang anak keturunan buruh pabrik timah NV Gemeenschapelyke Mynbow Maatschappy 

9Biliton berada di Kampung Laut Seberang . Ada sebanyak 60 Kepala Keluarga Orang Sawang 
dengan jumlah keseluruhan sebanyak 213 jiwa, terdiri dari 113 perempuan dan 100 laki-laki. 
Rata-rata pendidikan orang Sawang hanya lulus Sekolah Dasar dan maksimal lulus Sekolah 
Menengah Pertama. Pada saat ini ada 3 orang anak muda Sawang yang masih menempuh 
pendidikan di Sekolah Menengah Atas Negeri Gantung. Sebagian besar kepala keluarga orang 
Sawang di Kampung Laut Seberang ini bekerja sebagai buruh angkut di gudang timah dan 
buruh angkut di pasar. Pada saat ini hanya ada 3 orang kepala keluarga orang Sawang yang 
bekerja sebagai nelayan yaitu Kaki, Adi dan Anan. Tiga orang nelayan ini menggunakan 
perahu kecil dan memakai alat tangkap ikan berupa jaring, berangkat melaut pagi hari sekitar 
jam 4.30 dan pulang pada waktu sore hari dengan hasil rata-rata perolehan ikan antara 2 
kilogram sampai 5 kilogram per hari. Ikan tersebut dijual dengan harga Rp. 20.000,00 per 

10kilogram .

Permukiman orang Sawang lain yang berada di Pulau Belitung berada di Tanjung 
Pandan, ibukota Kabupaten Belitung. Di Tanjung Pandan, orang Sawang mulai dimukimkan 

11oleh pemerintah pada tahun 1970 di Kampung Laut . Di kampung ini terdapat 14 KK orang 
Sawang yakni Idris Said, Abdul Jalil, Aki, Jaya, Jauhar, Rudiansyah, Aris, Seman, Seni, Eden, 

187

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)

9

10

11

Kampung Laut Seberang ini berada di RT 04 RW 02, Jalan A. Yani, Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Kabupaten Belitung 
Timur.

Data kependudukan warga komunitas Sawang  ini diperoleh dari Sunardo, 50 tahun, Kepala Suku Sawang yang tinggal di RT 04 
RW 02, Jalan A. Yani, Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Kabupaten Belitung Timur.

Kampung Laot berada di Jalan Gatot Subroto Dalam, Kelurahan Pal Satu, Kecamatan Tanjung Pandan.



Iman, Taufik, Mitut, dan Hamdi. Seluruh populasi orang Sawang di Kampung Laut Jalan 
Gatot Subroto berjumlah 60 jiwa. Pada tahun 1970-an ketika orang Sawang mulai 
dimukimkan, jumlah mereka sekitar 200 jiwa dengan puluhan KK orang Sawang. Namun 
sebagian besar orang Sawang merasa tidak senang bertempat tinggal di Kampung Laut ini, 
mereka menjual rumahnya dan pergi bergabung di permukiman orang Sawang di Pulau 
Bangka. Dari 14 KK orang Sawang ini hanya Idris Said yang bermatapencaharian sebagai 
nelayan, selebihnya bekerja sebagai buruh di pelabuhan, buruh pikul di pasar, tukang batu, 
dan juru parkir.

Proyek permukiman orang Sawang di Kelurahan Pal Satu, Kecamatan Tanjung Pandan, 
Kabupaten Belitung dibangun sekitar tahun 1970-an, sedangkan permukiman di Desa Juru 
Seberang, Kecamatan Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung Seberang pada tahun 1985. 
Orang Sawang di Desa Juru Seberang dianggap memiliki pengetahuan yang lebih mendalam 
tentang budaya dan sistem religi asli orang Sawang karena mereka adalah kelompok orang 
Sawang yang paling akhir bermukim di daratan Pulau Belitung. 

D. Matapencaharian Orang Sawang

Dahulu sebelum tahun 1936 semua orang Sawang adalah pelaut ulung yang mengembara 
di samudera luas, hampir seluruh waktu hidupnya dihabiskan di atas rumah perahu mereka. 
Kehidupan sehari-hari mereka selalu disibukkan dengan aktivitas mencari ikan dengan 
berbagai peralatannya yang sederhana seperti pancing (ngendik), jaring (nyala), tombak 
bermata lima (serapang) dan ibul atau tombak dengan mata tombak yang dapat terlepas dari 
gagangnya apabila mengenai ikan sasarannya karena diberi tali penghubung. 

Orang Sawang mulai tinggal di darat ketika perusahaan pertambangan timah di Belitung 
yang dikuasai oleh orang Belanda mulai mempekerjakan orang Sawang sebagai buruh pikul 
dan angkut di lokasi pertambangan timah. Orang Sawang laki-laki yang bekerja di 
pertambangan timah bertugas mengisi karung-karung dengan pasir timah dan mengangkat 
karung-karung tersebut ke dalam kereta gerobak angkut. Kereta gerobak tersebut setelah 
penuh dengan pasir timah, didorong menuju pabrik pengolahan timah melalui jalan rel kereta. 
Kaum perempuan Sawang yang bekerja di perusahaan pertambangan timah bertugas menjahit 
karung-karung terpal yang rusak, mereka itulah yang biasa disebut buruh yukan. 

Bekerja di perusahaan timah milik orang Belanda memberikan rasa nyaman pada diri 
orang Sawang karena ada jaminan kebutuhan hidup rumah tangga mereka tercukupi oleh 
pemberian gaji dan bahan makanan pokok dari pihak perusahaan timah. Mereka juga berpikir 
bahwa bekerja siang malam mencari ikan di laut pada akhirnya sebagian besar hasilnya akan 
dijual atau ditukarkan dengan berbagai barang kebutuhan hidup sehari-hari dan ketika musim 
badai di laut mereka juga kesulitan mencari ikan. Bila bekerja pada perusahaan timah, mereka 
tidak perlu khawatir lagi datangnya cuaca buruk yang menghambat aktivitas mereka. 
Akhirnya, orang-orang Sawang yang sering berlabuh di pantai daerah Manggar dan Gantung 
meninggalkan pekerjaannya nelayan nomaden dan bekerja sebagai buruh di perusahaan 
timah. Andrea Hirata dalam novel Laskar Pelangi menggambarkan 'zona nyaman' kehidupan 
orang Sawang ini sebagai berikut: “..Bagi mereka hidup ini hanya terdiri atas mandor yang 
mau membayar mereka setiap minggu dan pekerjaan kasar yang tak sanggup dikerjakan suku 
lain. “ (Hirata, 2011: 164). 

Sebagian besar kepala keluarga orang Sawang di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, 
Kabupaten Belitung Timur bekerja di perusahaan tambang timah maupun buruh lepas di 
pertambangan timah inkonvensional atau pertambangan yang dikelola masyarakat, hanya ada 
empat kepala keluarga orang Sawang di Desa Selinsing yang masih mempertahankan 

188

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204

12
Satu alinea ini merupakan saran tertulis dari Dr. Bambang Rudito yang diberikan kepada penulis melalui e-mail.



pekerjaan sebagai nelayan. Orang Sawang di Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung, sebagian 
besar berkerja di pelabuhan sebagai tukang pikul atau kuli angkut, sebagian yang lain sebagai 
buruh angkut di pasar, tukang serabutan dan di Kelurahan Pal Satu, Tanjung Pandan hanya ada 
satu orang Sawang yang bekerja sebagai nelayan yakni Idris Said usia 64 tahun yang dikenal 
sebagai budayawan Sawang dan pimpinan Sanggar Ketimang Burung yang mengajarkan 
berbagai tarian khas masyarakat Sawang. Pekerjaan orang Sawang pada saat ini secara umum 
sudah tidak ada kaitannya dengan budaya bahari yang dibangun nenek moyang orang Sawang 
selama ratusan tahun  yang lalu. 

E. Sistem Organisasi Sosial Orang Sawang

Keluarga batih (nuclear family) adalah unit sosial terkecil dari masyarakat, agen 
sosialisasi pertama yang mengkondisikan seorang anak Sawang selama beberapa tahun paling 
awal dalam kehidupannya untuk tumbuh dan berkembang secara sosial menjadi anggota 
masyarakat. Melalui keluarga, seorang anak Sawang semenjak awal melihat standar pola-pola 
perilaku sosial anggota keluarga dalam situasi yang berbeda-beda. 

Di Kampung Laut, Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Belitung Timur, 60 keluarga 
tinggal di tiga unit bangunan rumah dengan konstruksi memanjang dan beberapa keluarga 
lainnya menempati bangunan rumah semi permanen yang masing-masing dihuni oleh satu 
keluarga orang Sawang. Di dalam rumah panjang, setiap keluarga orang Sawang menghuni 
satu bilik rumah dan memiliki satu buah pintu akses untuk keluar masuk ke dalam bilik 
mereka. Di belakang setiap bilik terdapat dapur untuk memasak kebutuhan makan seluruh 
anggota keluarga penghuni bilik rumah tersebut. Satu bilik rumah dihuni oleh satu keluarga 
batih orang Sawang. Setiap keluarga batih orang Sawang juga merupakan satu unit ekonomi 
rumah tangga sendiri yang terdiri dari sepasang suami istri yang oleh anak atau inak mereka 
dipanggil ma' dan nu' serta anak-anak laki kecil yang biasa disebut bujang kecik maupun anak 
perempuan atau dara belente. Ma' adalah kepala keluarga dan penanggungjawab pemenuhan 
kebutuhan rumah tangganya namun bukan berarti nu' tidak memiliki peran dalam pemenuhan 
kebutuhan rumah tangga orang Sawang karena banyak perempuan orang Sawang yang 
bekerja membantu perolehan income rumah tangga mereka. Beberapa perempuan atau ibu 
rumah tangga orang Sawang bekerja sebagai pedagang makanan kecil yang sehari-hari biasa 
dikonsumsi anak kecil seperti kue, tempe dan tahu goreng maupun kebutuhan konsumsi orang 
dewasa seperti rokok serta minuman instan yang dikemas dalam botol maupun minuman yang 
diseduh air panas seperti teh dan kopi. 

Pola pembagian kewenangan dalam urusan keluarga orang Sawang bersifat hampir 
sejajar antara suami dan istri dengan beberapa kekhasan dalam bidang tertentu terkait dengan 
kondisi keluarga mereka. Meskipun demikian secara normatif, suami dan istri memiliki peran 
dan tanggungjawab yang berbeda dalam rumah tangga orang Sawang. Suami berperan 
sebagai kepala keluarga dan pencari nafkah. Suami bersama istri juga berperan penting dalam 
mengajarkan penerapan norma-norma sosial dan penegak disiplin untuk memberikan 
hukuman bagi anak-anak maupun anggota keluarga lainnya yang melanggar norma-norma 
kepantasan dalam kehidupan sosial. 

Istri orang Sawang memiliki peran khusus yang berkaitan dengan kodrat sebagai wanita 
yakni melahirkan dan membesarkan anak. Seorang istri lebih banyak tinggal di rumah untuk 
mengasuh anak-anaknya. Seorang istri juga menentukan apa yang dibutuhkan untuk makan 
pada hari itu dan apa yang bisa dilakukan untuk membantu menambah pendapatan keluarga. 
Para wanita Sawangjuga merupakan pekerja yang rajin dan berhemat untuk membantu suami 
memenuhi kebutuhan nafkah keluarga.

Kerabat dalam konsepsi orang Sawang biasa meliputi saudara kandung dan saudara 

189

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



sepupu tingkat pertama. Inilah kelompok sosial yang memiliki derajat solidaritas sosial yang 
tinggi, berbagai hal penting yang terkait dalam konteks kepentingan kerabat biasanya terjalin 
hubungan resiprositas sosial dan ekonomi, seperti tolong-menolong dalam penyelenggaraan 
ritual daur hidup. Upacara pernikahan dan kematian biasanya menjadi tanggung jawab 
kerabat meskipun beban terberat secara finansial tetap berada pada keluarga inti atau keluarga 
batih. 

III. SISTEM RELIGI ORANG SAWANG

A. Religi Orang Sawang

Kebudayaan suatu masyarakat merupakan hasil adaptasi. Namun pada sisi lain juga 
merupakan bentuk strategi masyarakat beradaptasi dengan lingkungan alam dan sosialnya. 
Masyarakat Sawang dari generasi ke generasi hidup di atas laut. Mereka lahir, hidup sampai 
mati di atas laut. Laut merupakan ekosistem yang mempengaruhi seluruh aspek kehidupan 
orang Sawang. Apabila kebudayaan dimaknai sebagai pola perilaku sosial yang paling efektif 
untuk memenuhi segala kebutuhan hidup, seluruh aspek kehidupan sehari-hari orang Sawang 
selalu berkaitan dengan laut. Jagat bahari merupakan makro kosmos yang membentuk sistem 
kepercayaan orang Sawang. 

Seperti komunitas suku bangsa lainnya, komunitas Suku Sawang juga memiliki beberapa 
konsep penting yang berkaitan dengan sistem kepercayaan serta serangkaian ritual yang 
merupakan aspek praksis dari sistem kepercayaan mereka dan secara umum mempengaruhi 
kehidupan mereka sehari-hari. Sistem kepercayaan orang Sawang sebagai bagian dari unsur-
unsur kebudayaan orang Sawang yang terus berubah seperti sistem sosio-ekonomi, politik dan 
pendidikan yang terus berkembang, sistem kepercayaan orang Sawang pun mengalami 
perubahan. 

Secara historis, ketika komunitas suku bangsa lain seperti komunitas orang Melayu 
mulai mengetahui dan mengenal komunitas orang  Sawang berada di laut maupun pantai 
sekitar Kepulauan Bangka dan Belitung, orang Melayu memandang atau menggambarkan 
komunitas orang Sawang sebagai penganut sistem kepercayaan animisme-shamanisme. 
Orang Sawang dianggap tidak memiliki agama, orang-orang liar yang tidak jelas asal-usulnya 
dan selalu mengembara di lautan bebas. Orang Sawang pada awalnya tidak memiliki afiliasi 
keagamaan tertentu. Pengertian agama sering dihubungkan dengan lima agama resmi yang 
diakui pemerintah pada masa Orde Baru. Sistem kepercayaan orang Sawang yang asli tidak 
berafiliasi dengan lima agama resmi Indonesia. 

Konsep suci dalam perspektif religi orang Sawang dihubungkan dengan penguasa jagat 
bahari. Laut atau samudera yang luas bukan semata-mata dipahami sebagai bentangan 
geografis yang bersifat material namun juga memiliki dimensi rohaniah. Samudera yang luas 
tempat orang Sawang hidup dan mengembara sering menampakkan fenomena alam yang 
teduh dan banyak menyediakan kelimpahan rezeki berupa ikan yang tidak pernah habis 
ditangkap. Namun pada sisi lain, di tengah samudera yang luas seakan tiada bertepi dapat 
menampakkan fenomena alam yang mengerikan berupa angin badai yang mendatangkan 
gelombang air laut setinggi gunung yang dapat menghempaskan dan menghancurkan perahu 
layar orang Sawang. Orang Sawang percaya bahwa ada kekuatan adikodrati dibalik fenomena 
dahsyat yang terjadi di tengah laut. Samudera yang luas dikuasai oleh para penguasa laut yang 
disucikan dalam pemahaman religius orang Sawang. 

Pemahaman orang Sawang tentang dunia dalam perspektif kepercayaan mereka 
mengacu pada konsepsi jagat bahari. Orang Sawang yang hampir sepanjang hidupnya berada 

190

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



di atas air laut menjelaskan bahwa dunia mereka sebagai dunia bahari yang berada di bawah 
kekuasaan Ratu Pantai Selatan yang bersemayam di Samudera Hindia sebagai penguasa 
tertinggi di dunia laut atau jagat bahari, penguasa laut tingkat  kedua adalah Bujang Awang, 
tingkat ketiga adalah Dayang Ina. Dayang Ina ini menurut orang Sawang memiliki pasangan 
yang namanya tidak boleh disebut kecuali dalam pembacaan mantra ritual Muang Jong. 
Pantangan penyebutan nama pasangan Dayang Ina ini kalau dilanggar bisa menyebabkan 
orang yang menyebut namanya berarti memanggil dia dan berakibat orang yang menyebut 
nama akan kerasukan ruh pasangan Dayang Ina. Penguasa penguasa laut tingkat keempat 
adalah Pilai dan penguasa laut tingkat kelima adalah Badiq. 

Kelima penguasa samudera dihormati dan disucikan oleh orang Sawang. Upacara 
Muang Jong yang dilakukan setiap tahun itu bertujuan menunjukkan bakti orang Sawang 
terhadap penguasa laut. Rangkaian persembahan kepada lima penguasa laut tersebut berupa 
sembilan bahan kebutuhan pokok ditambah kemenyan, beras kunyit, mayang pinang, daun 
telasih, dan rokok dikemas dalam  ancak  replika bangunan rumah diletakkan di atas jong atau 
replika perahu. Jong tersebut dihanyutkan menuju pulau mistis yang suci yakni Pulau Jengih 
Gosong Timur. Pulau gaib yang tidak dapat dilihat dengan mata manusia tersebut merupakan 
keraton atau istana tempat bersemayam para penguasa laut. Upacara Muang Jong bermakna 
mengantar ke tengah laut persembahan komunitas orang Sawang kepada para penguasa 
samudera yang berada di 'pulau suci' yakni Pulau Jengih Gosong Timur. 

Konsep suci dalam sistem religi orang Sawang juga berkaitan dengan waktu. Tiga hari 
setelah upacara Muang Jong semua orang Sawang dilarang untuk beraktivitas di laut. Tiga 
hari pasca upacara Muang Jong merupakan hari suci yang tidak boleh dipergunakan untuk 
semua aktivitas mencari ikan di laut. Tiga hari yang disucikan itu semacam hari raya bagi 
seluruh makhluk halus dari Pulau Jengih Gosong Timur oleh karena itu semua orang Sawang 
wajib untuk menghormati hari-hari yang disucikan dalam tradisi religi nenek moyang orang 
Sawang. 

Dahulu sebelum menganut agama Islam, orang Sawang yang  menghadapi permasalahan 
yang sulit diatasi selalu meminta bantuan kepada penguasa laut. Ketika terjadi angin ribut, 
badai dan gelombang laut yang sangat besar, orang Sawang akan menyebut-nyebut nama 
penguasa laut untuk memohon pertolongan dan keselamatan. Kelima penguasa laut tersebut 
yang menjadi tujuan dari persembahan orang Sawang dalam ritual Muang Jong setiap tahun. 
Seluruh rangkaian  sesajian  yang terdiri dari Sembilan bahan pokok ditambah ayam dan telor 
serta  kelengkapan ritual lainnya pada intinya dipersembahkan kepada lima penguasa laut atau 
jagat bahari. 

Dari penuturan orang Sawang tidak dapat digali konsepsi mereka tentang Tuhan Yang 
Maha Esa dalam sistem religi orang Sawang. Permasalahan ini mungkin terjadi karena 
generasi pelaut ulung atau pelaut pengembara sudah tidak ada lagi. Orang yang berusia lanjut 
dalam komunitas orang Sawang di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Belitung Timur 
seperti Kek Daud yang berusia 79 tahun tidak dapat menjelaskan sistem kepercayaan orang 
Sawang mengenai konsepsi Tuhan Yang Masa Esa. Kek Daud pada waktu kecil periode tahun 
1930-an masih sempat hidup di atas laut namun masa kecil di atas laut itu terputus ketika orang 
tua Kek Daud memutuskan tinggal di darat sebagai buruh perusahaan tambang timah. Orang-
orang Sawang yang memutuskan tinggal di darat dan bekerja di perusahaan pertambangan 
timah beradaptasi dengan lingkungan sosial yang baru. Mereka tinggal di lingkungan 
pemukiman orang Melayu dan berinteraksi secara intens dengan orang Melayu dalam 
kehidupan sehari-hari. Pemuka agama Islam dari komunitas orang Melayu banyak melakukan 
pendekatan kepada orang Sawang sehingga orang Sawang secara suka rela memeluk sistem 
keagamaan yang baru yakni Islam. Proses konversi sistem keagamaan dari agama atau religi 

191

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



khas orang Sawang menjadi Islam tidak berlangsung mudah dan selesai dalam waktu yang 
singkat. Meskipun sampai saat ini orang Sawang secara formal mengaku beragama Islam dan 
dibuktikan dalam KTP mereka tertulis beragama Islam bukan berarti Islam sudah menjadi 
pilihan jalan hidup dan acuan pola perilaku sehari-hari orang Sawang. Seorang pemuka agama 
Islam dari Desa Juru Seberang, Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung menuntut dukun laut di 
desa tersebut untuk di'Islam'kan, karena dukun laut tersebut meskipun sudah berumur 80 
tahun dan pernah menikah serta punya anak namun belum disunat maka dukun laut tersebut 
perlu disunat atau di'Islam'kan. Fenomena ini menggambarkan proses konversi keyakinan 
keagamaan pada warga komunitas orang Sawang masih terus berlangsung. Seakan ada 
ketegangan antara sistem kepercayaan asli orang Sawang sebagai identitas kultural Sawang 
yang dianggap bertentangan dengan Islam yang menjadi identitas baru orang Sawang. 

Orang Sawang juga percaya bahwa nenek moyang mereka memiliki daya kesaktian yang 
luar biasa sehingga bisa mengalahkan raksasa di laut yang disebut Gajah Mina. Bujang Juare 
adalah nama pahlawan nenek moyang orang Sawang yang menundukkan Gajah Mina. 
Mitologi yang menceritakan kedigdayaan nenek moyang orang Sawang yang menaklukan 
makhluk raksasa di laut yang bernama Gajah Mina dilestarikan dalam Tarian Gajah 
Menunggang diiringi dengan lagu Bujang Juare. Mitologi kepahlawanan nenek moyang 
orang Sawang dipentaskan dalam ritual Muang Jong. Binatang mitologis Gajah Mina 
dipercaya setiap saat dapat hadir dalam situasi darurat yang dihadapi orang Sawang di laut 
seperti pada saat ada badai dahsyat di laut yang menghempaskan perahu kayu atau kolek orang 
Sawang sehingga orang Sawang terlempar ke dalam laut. Dalam situasi gawat tersebut 
beberapa orang Sawang pernah ditolong ikan raksasa yang sulit digambarkan bentuknya 
secara utuh dan membawa orang Sawang tersebut ke daratan yang terdekat. 

B. Religiusitas Orang Sawang

Religiusitas tidak selalu berhubungan dengan praktik atau pun penghayatan agama yang 
diakui pemerintah, orang-orang yang dikategorikan “tidak beragama” pun dapat mengalami 
suasana jiwa yang sering dikonsepsikan sebagai religiusitas. Mircea Eliade menyitir satu 
konsepsi tentang mysterium dari buku  Rudolf Otto yang berjudul The Idea of Holy¸ yang 
berarti sesuatu hal yang misterius namun secara bersamaan juga terasa sangat agung sekaligus 
sangat menakutkan. Otto menulis tentang pengalaman individual manusia dengan amat jelas 
dan dramatis. Pada suatu saat dalam kehidupannya, sebagian manusia pernah merasakan 
suatu hal yang luar biasa dan sangat kuat terasa dalam jiwanya. Ia merasa sangat terpukau oleh 
satu realitas yang sama sekali berbeda dengan diri mereka sendiri, sesuatu yang misterius, 
mengagumkan, dahsyat, dan teramat indah untuk dirasakan. Itulah pengalaman seseorang 
tentang 'Yang Suci' atau 'The Holy', satu perjumpaan dengan Yang Sakral. Ketika seseorang 
mengalami suatu peristiwa yang dipahami dalam jiwanya sebagai perjumpaan dengan Yang 
Sakral, ia mengalami perasaan yang sulit dilukiskan namun terasa menakjubkan dan sangat 
indah dalam hati. Perasaan seperti ini disebut perasaan tentang The Numinous, dari kata Latin 
numen yang berarti spirit atau realitas keilahian. Ketika seseorang mengalami perjumpaan 
dengan Yang Suci seperti ini, dia akan merasakan dirinya bagaikan tidak ada, hanya sekedar 
kabut atau debu, atau seperti noktah yang sangat kecil di tengah alam semesta dan dihadapan 
Yang Suci. Sebaliknya, Yang Suci akan 'terlihat' sebagai sesuatu yang luar biasa, substansial, 
agung dan nyata adanya. Dia yakin timbulnya perasaan kagum terhadap The Numinous ini 
sangat unik dan oleh karenanya tidak bisa direduksi. Perasaaan ini berbeda dengan perasaan 
lain ketika berjumpa dengan hal-hal yang juga indah dan menakjubkan, walaupun perasaan itu 
mirip dengan perasaan berjumpa dengan The Numinous. Dalam getaran perasaan yang lain, 
akhirnya ia terbawa kepada titik emosi terdalam hati bahwa ia bagaikan tidak ada dan tidak 
berdaya dihadapan The Numinous, itulah yang disebut spiritualitas dalam kehidupan 
beragama selama ini (Pals, 2012: 235).

192

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



Kehidupan orang Sawang dahulu ketika mengembara dengan perahu beratap di laut luas 
yang seakan tidak bertepi, sejauh mata memandang hanya terlihat laut. Seringkali mereka 
terbawa arus angin dan gelombang laut yang tidak mampu mereka kontrol arahnya, dalam 
situasi tertentu ketika badai dahsyat bertiup sangat kencang, langit gelap gulita disertai hujan 
yang sangat lebat, gelombang air laut yang bergulung-gulung bagaikan gunungan air yang 
berlari dan setiap saat dapat menghempaskan perahu-perahu orang Sawang yang kecil. Dalam 
situasi yang sangat kritis seperti ini, orang Sawang merasa dirinya sangat kecil, tidak berdaya, 
bahkan seperti titik debu di tengah samudera yang gelap tertutup awan mendung serta air 
hujan yang bagaikan ditumpahkan dari langit, kilat menyambar-nyambar dan seringkali petir 
bagaikan bom yang meledak dahsyat di sekitar mereka. Dalam menghadapi situasi seperti ini, 
orang Sawang merasa tidak berdaya dan pasrah, ia merasa dan yakin bahwa semua peristiwa 
ini ada yang mengatur yakni Sang Penguasa Laut. Perasaan pasrah dan tidak berdaya 
dihadapan Sang Penguasa Laut inilah yang dapat disebut sebagai perjumpaan dengan The 
Numinous. Hati orang Sawang akan bergetar hebat, takjub dan takut dihadapan Sang 
Penguasa Laut. Kehidupan orang Sawang di laut yang hampir sepenuhnya mengandalkan 
pada kemurahan alam, sangat memungkinkan untuk sering menghayati rasa spiritualitas 
seperti ini yang mungkin dapat menjelaskan dasar 'agama asli' orang Sawang. Pengalaman 
spiritual seperti inilah  yang mungkin menjadi akar dari ritual Muang Jong dalam tradisi orang 
Sawang yang masih bertahan hingga saat ini.

Bagi orang Sawang, cerita-cerita mitologi merupakan bagian penting dalam kehidupan 
mereka. Mitologi-mitologi itu kemudian membentuk pola pikir mereka, berfungsi sebagai 
standar nilai terhadap apa yang dikagumi dan merupakan pola-pola pemikiran yang harus 
dipakai sebelum bertindak. Setiap pola-pola sakralitas ini membentuk seluruh aktivitas 
masyarakat Sawang sebagai nelayan nomaden, dari yang paling penting dan seremonial 
sampai pada masalah sehari-hari yang sepele. Ada mitologi yang hidup dalam alam pikiran 
orang Sawang antara lain mitologi pulau suci tempat arwah nenek moyang dan penguasa laut 
bersemayam. Pulau Jengih Gosong Timur adalah pulau gaib yang tidak dapat dilihat secara 
kasat mata. Di pulau gaib ini bersemayam para penguasa laut berserta bala tentara gaibnya dan 
di sanalah arwah nenek moyang orang Sawang beristirahat. Upacara Muang Jong atau 
mengantar replika perahu berisi serangkaian sesaji itu diarahkan menuju ke Pulau Jengih 
Gosong Timur, serangkaian mantra yang dibaca oleh dukun jong adalah proses komunikasi 
orang Sawang dengan makhluk halus penghuni laut untuk menyerahkan dan minta 
mengantarkan jong atau replika perahu tersebut menuju pulau suci tersebut. Konsepsi tentang 
adanya pulau suci ini menandakan bahwa masyarakat Sawang memiliki konsep tentang pusat 
alam semesta atau axis mundi, terminologi yang digunakan Mircea Aliade dari bahasa Latin 
yang berarti pusat dunia. Pulau Jengih Gosong Timur merupakan poros utama dan tempat 
kehidupan orang Sawang diputar kembali setiap tahunnya. Mitologi tentang pulau sakral 
Jengih Gosong Timur ini adalah axis mundi atau pintu gaib titik di mana orang Sawang dapat 
bertemu dengan Yang Suci. Sedangkan replika perahu atau yang disebut jong itu adalah imago 
mundi cermin dari perahu suci kendaraan para penguasa laut dan nenek moyang orang 
Sawang. Ritual dengan mengutamakan perilaku-perilaku imitatif terhadap perilaku perbuatan 
dewa-dewi dan nenek moyang orang Sawang  ini merupakan hasrat terdalam dari pandangan 
hidup masyarakat Sawang. Keinginan ini tidak hanya bertujuan untuk mencerminkan Yang 
Suci saja, namun lebih dari itu juga bertujuan untuk berada di dalam Yang Suci dan dapat 
hidup dalam naungan para dewa penguasa laut. Kehidupan sehari-hari orang Sawang yang 
selalu berhadapan dengan fenomena alam yang tidak sepenuhnya dapat dikendalikan dan 
kadang membahayakan diri dan komunitasnya menyebabkan orang Sawang dicekam rasa 
ketidakberdayaan dan ketakutan  mendorong mereka untuk mendekat kepada Yang Suci. 
Perasaan seperti inilah yang mengkondisikan orang Sawang masuk ke alam supranatural.

193

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



Mircea Eliade mengatakan bahwa kunci untuk memasuki pintu pemahaman agama 
adalah simbol. Apa itu simbol, bagaimana cara kerjanya dan mengapa masyarakat 
menggunakan simbol tersebut? Ketiga pertanyaan tersebut merupakan permasalahan 
fundamental dalam kajian religi.  Sejarah religi setiap suku bangsa selalu silih berganti 
muncul simbol, mitos, dan ritual-ritual keagamaan. Bagaimana memahami cara kerja simbol? 
Satu hal yang perlu ditekankan, bahwa apa saja dalam kehidupan sehari-hari ini yang bersifat 
biasa-biasa saja merupakan bagian dari Yang Profan. Namun dalam waktu-waktu tertentu, 
hal-hal yang Yang Profan dapat ditransformasikan menjadi wahana Yang Sakral (Eliade, 
2002: 3-35). Seorang dukun jong dalam kehidupan sehari-hari orang Sawang adalah bagian 
dari Yang Profan, orang biasa saja tidak lebih dari orang Sawang lainnya. Namun dalam waktu 
tertentu dan melalui prosesi ritual adat tertentu seorang dukun jong dapat berubah menjadi 
wahana Yang Suci ketika ia kerasukan ruh dewa penguasa laut memberikan titah-titah yang 
penting bagi kehidupan orang Sawang. Jadi yang dituntut bagi manusia adalah menemukan 
tanda-tanda keberadaan Yang Sakral dan kemudian meyakininya. Proses perubahan dari 
wahana Yang Profan menjadi wahana Yang Sakral ini oleh Eliade disebut dengan istilah 
'dialektika Yang Sakral' atau Yang Sakral mengejawantah menyatakan diri kedalam simbol 
yang menggambarkan Yang Sakral. 

Penjelasan di atas seolah-olah penuh kontradiksi, jika Yang Suci benar-benar lawan dari 
Yang Profan, bagaimana mungkin yang natural bisa sekaligus bertransformasi menjadi yang 
suprannatural? Masih mengikuti alur penjelasan Eliade (Pals, 2012: 241-244), simbol dan 
mitos-mitos mewujudkan diri dalam imajinasi-imajinasi, yang biasanya muncul dari ide-ide 
kontradiksi. Kemudian mengikat seluruh aspek pribadi, emosi, keinginan dan aspek-aspek 
alam bawah sadar lainnya dari manusia. Dalam diri manusia hasrat-hasrat kontradiktif dapat 
berkumpul dan juga seperti impian serta fantasi-fantasi yang tidak logis yang bisa saja terjadi, 
maka dalam pengalaman religius orang Sawang, hal-hal yang berlawan yakni representasi 
dari Yang Sakral dan representasi dari Yang Profan bisa bertemu. Orang Sawang membangun 
seperangkat simbol dan mitos-mitos yang merujuk kepada eksistensi Yang Suci dari alam 
material di mana mereka hidup. Dalam pemikiran masyarakat arkhais seperti Suku Sawang 
sang pengembara di samudera raya ini, dunia terhampar berupa lautan luas seakan tak bertepi, 
sepanjang hidup mereka mengarungi lautan akan selalu menemukan pulau atau pantai baru 
yang dapat disinggahi untuk pertama kalinya. Dunia dalam wujud lautan jelas menjadi bahan 
imajinasi, bukti, pertanda dan analogi-analogi orang Sawang dalam menggambarkan 
keberadaan Yang Suci.  Apa saja yang ada di lautan merupakan satu framework besar untuk 
menggambarkan kemaharajaan dewa-dewi penguasa lautan. Dalam segala bentuk keindahan 
dan sekaligus keganasan alam lautan, dengan kompleksitas yang ada di dalamnya, misteri, 
keanekaragaman flora dan fauna serta alam di lautan, selalu terbuka kemungkinannya untuk 
menerima kehadiran Yang Sakral. Dunia orang Sawang sangat hidup dengan cerita dan 
legenda-legenda tentang makhluk mitologis, dewa-dewa penguasa laut dan nenek moyang 
orang Sawang yang gagah berani menaklukan bajak laut yang paling ditakuti di perairan laut 
Asia Tenggara. Mitos-mitos dan legenda-legenda tersebut menceritakan tentang kehadiran 
Yang Sakral dalam sejarah kehidupan orang Sawang di tengah samudera raya. 

Hampir semua orang Sawang yakin roh para datuk atau leluhur orang Sawang 
bersemayam di tanjung, pantai, kuala, suak, atau bukit-bukit batu. Agar mereka aman 
melewati tempat-tempat tersebut, orang Sawang selalu memberi pemakan atau sesaji, selain 
itu mereka bisa juga minum air laut sedikit di tempat tersebut untuk menandakan bahwa 
mereka adalah 'orang sendiri', dan karena itu mereka berharap agar tidak diganggu. Orang 
Sawang juga percaya akan hantu-hantu penunggu suatu tempat, mambang dan peri, yakni 
makhluk-makhluk halus penghuni tempat-tempat yang dianggap angker dan dapat 
mencelakakan orang. Ini terlihat ketika mengambil kayu untuk keperluan membuat jong, 

194

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



ancak, dan tiang jitun di hutan. Selain itu mereka juga percaya akan kekuatan gaib, yang 
antara lain bersumber pada benda-benda seperti buntat, batu akik, akar bahar, keris, dan 
benda-benda yang bersumber pada manusia. Dukun dianggap memiliki kekuatan gaib yang 
dapat digunakan untuk tujuan baik maupun buruk, mencelakakan lawan, atau menghalau 
serangan lawan, serta menyembuhkan penyakit yang berasal dari perbuatan manusia maupun 
karena tesempuk atau kemasukan dan diganggu roh, hantu, dan lainnya. Dengan kekuatan 
gaibnya, seorang dukun dianggap mampu mengatasi gejala-gejala alam yang merugikan 
manusia, seperti menenangkan ombak dan badai di laut. Kesempatan untuk menjadi dukun 
tak terbatas pada pria saja, wanitapun dapat menjadi dukun yang sama besar peran dan 
pengaruhnya seperti dukun pria. Antara dukun yang satu dengan lain dapat timbul persaingan 
untuk memperebutkan pengaruh, kadang-kadang mereka lakukan secara terbuka becoba atau 
mengadu kekuatan gaib. Kekuatan gaib dapat diwariskan kepada sanak keluarga, tetapi dapat 
juga diajarkan kepada pihak lain. sebelum pengetahuan itu diwariskan, harus dipertegaskan 
dahulu hubungan antara keluarganya, yaitu dukun sebagai guru dan orang yang menerima 
pengetahuan itu sebagai muridnya, selanjutnya merupakan hubungan antara orang tua dan 
anak yang diikat oleh prinsip hubungan timbal balik. Dengan adanya hubungan ini ada syarat 
untuk memberi 'asam garam' atau imbalan atas pengetahuan yang diajarkan. Pemberian 'asam 

12garam' ini berupa hadiah-hadiah seperti sandang, uang, bahkan jaminan hidup .

Religiusitas orang Sawang di laut masih dapat ditelusuri dalam perilaku orang Sawang 
yang sedang melakukan aktivitas di laut baik itu sedang mencari ikan atau sedang dalam 
perjalanan berlayar dari pulau ke pulau. Apabila ada barang yang tertinggal di rumah tidak 
boleh kembali ke rumah dan pergi lagi ke laut karena orang Sawang yang pergi dengan perahu 
besar atau kolek tagem untuk perjalanan yang jauh maupun dengan kolek kecik untuk 
perjalanan laut yang dekat, hatinya harus mantap dan tidak boleh bimbang atau ragu. 
Mengambil barang yang tertinggal di rumah dan kemudian pergi lagi ke laut dianggap sikap 
batin yang penuh keraguan. Seorang pelaut dituntut memiliki jiwa yang kuat dan penuh 
percaya diri. Inilah sikap jiwa orang Sawang yang menghayati kegiatan melaut dengan hati 
yang tidak pernah ragu.Selain itu apabila orang Sawang lapar kemudian di suatu pulau atau 
pantai menemukan buah atau binatang yang bisa dimakan atau dimasak, pantang untuk 
banyak bertanya namun sebaiknya langsung diambil untuk keperluan makan secukupnya. 
Demikian juga apabila dalam perjalanan di tengah laut bertemu dengan ikan-ikan atau 
binatang yang bentuknya aneh atau bertubuh besar tidak seperti ikan yang biasa ditemui, 
orang Sawang pantang untuk berteriak atau menunjukkan sikap kaget dan heran, sebaiknya 
tetap diam dan tenang karena dalam kepercayaan orang Sawang hal itu bisa bermakna bahwa 
Sang Penguasa Laut memantau keselamatan orang Sawang di laut. 

C. Islamisasi Agama Orang Sawang

Program pembangunan permukiman komunitas orang Sawang di Kelurahan Pal Satu, 
Tanjung Pandan pada tahun 1970-an dan Desa Juru Seberang, Tanjung Pandan pada tahun 
1985 dilandasi oleh permikiran bahwa komunitas orang Sawang sebagai pengembara di laut 
'tidak beragama' dan dianggap penyembah hantu laut. Program permukiman untuk orang-
orang Sawang di wilayah Kabupaten Belitung khususnya di Kecamatan Tanjung Pandan 
mengemban 'misi suci' untuk meng'Islam'kan orang-orang Sawang agar mereka 
meninggalkan kepercayaan animisme-shamanisme. Pemda Belitung membangun surau dan 
memberi hadiah sarung, baju, kopiah, dan seperangkat alat salat bagi orang Sawang yang 
menyatakan diri masuk Islam.

Agama Islam sebagai fenomena budaya identik dengan budaya Melayu. Mengacu pada 
pendapat Klinken (2007: 102), identitas ke-Melayu-an bersifat cair karena tidak merujuk pada 
karakteristik budaya tertentu kecuali tradisi keagamaan Islam. Di Kalimantan Barat, kategori 

195

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



orang Melayu meliputi semua orang Bugis, Arab, dan Madura. Inti dari kategorisasi sosial ini 
adalah agama, mereka yang beragama Islam disebut Melayu. Bahkan orang Dayak yang 
masuk agama Islam disebut masuk Melayu. Ke-Melayu-an di Kalimantan Barat tidak 
berhubungan dengan genealogi atau darah keturunan dan ciri-ciri fisik tertentu namun 
semata-mata karena agama yang dianutnya. Orang Tionghoa yang masuk agama Islam oleh 
orang Melayu bisa disebut sebagai 'orang kite' atau orang Melayu.

Orang Sawang yang menyatakan diri memeluk agama Islam secara perlahan juga 
mengikuti tradisi keagamaan orang Melayu Belitung. Berbagai ritual keagamaan orang 
Melayu Belitung yang berkaitan dengan ritual daur hidup seperti kelahiran, sunat, 
perkawinan, dan kematian juga dilaksanakan oleh orang Sawang yang telah tinggal menetap 
di darat. Orang Sawang juga mengikuti tradisi keagamaan yang biasa dilaksanakan di 
perkampungan orang Melayu Belitung. Hal itu dapat diamati dari partisipasi orang Sawang 
dalam upacara Maras Taun.  Upacara ini dipimpin oleh dukun kampung, biasa dilaksanakan di 
desa-desa di Belitung setiap selesai musim panen padi di ladang. Maras berarti membersihkan 
duri atau kotoran, secara umum upacara Maras Taun berarti bersyukur atas rezeki yang 
diberikan Tuhan kepada warga desa berupa padi yang berlimpah sekaligus memohon agar 
warga masyarakat dijauhkan dari segala marabahaya. Dalam upacara Maras Taun ini orang-
orang Sawang juga ikut hadir membaur bersama dengan orang-orang Melayu.

Pada umumnya setiap kampung memiliki seorang dukun kampung. Warga masyarakat 
mengakui dukun kampung merupakan tokoh pemimpin informal, seseorang yang dituakan 
dan dianggap memiliki pengetahuan agama yang cukup luas serta doa-doanya dipercaya 
makbul. Dukun kampung tidak berhubungan dengan hereditas atau faktor keturunan, orang 
yang tidak memiliki sejarah keluarga dari dukun kampung bisa diangkat masyarakat 
menduduki jabatan sosial ini apabila dipandang mampu mengatasi hal-hal gaib yang dapat  
membahayakan warga masyarakat sebagai kolektivitas maupun individual. Tidak dapat 
dipungkiri bahwa banyak dukun kampung yang memiliki garis keturunan dari dukun kampung 
sebelumnya namun faktor hereditas ini hanya salah satu pertimbangan bagi warga masyarakat 
untuk memilih seorang dukun kampung. 

Orang Sawang sebagai bagian dari masyarakat yang menempati suatu daerah atau 
kampung yang populasi penduduknya mayoritas orang Melayu Belitung,  juga mengakui 
otoritas spiritual dukun kampung. Pada saat seorang anak Sawang lahir, sakit dan menghadapi 
permasalahan lainnya yang dipercaya berhubungan dengan hal gaib atau dipengaruhi 
makhluk halus maka orang Sawang juga akan mendatangi dukun kampung untuk meminta 
bantuan doanya.

Salah satu ritual keagamaan yang dilakukan oleh orang Sawang ketika mereka mulai 
menetap di darat adalah ritual sunat bagi anak laki-laki. Dahulu, ketika orang Sawang masih 
hidup di atas perahu di laut, mereka tidak mengenal tradisi sunat. Upacara sunat bagi orang 
Sawang biasanya dilangsungkan secara sederhana dengan mendatangi rumah tenaga medis 
dan membayar ongkos sunat secara suka rela namun biasanya sekitar  Rp. 30.000,00 . Anak 
laki-laki yang disunatkan dibelikan celana, sarung, dan baju koko baru, kemudian 
mengundang para kerabat untuk makan bersama di rumah dan membaca doa selamat. 
Pembacaan doa selamat biasanya diawali dengan pembacaan sholawat Nabi, hal ini bisa 
dilaksanakan dengan mengundang nuje atau seorang tokoh agama di kampung. Orang 
Sawang di Desa Selinsing biasanya mengundang nuje Haji Syafei, seorang ulama Melayu,  
yang rumahnya tidak jauh dari kompleks pemukiman orang Sawang. Selain itu, pembacaan 
doa selamat juga bisa dilakukan oleh anak muda orang Sawang karena anak-anak muda orang 
Sawang banyak yang sudah fasih membaca kitab Al Qur'an dan doa-doa yang ada dalam 
tradisi keagamaan Islam. Di lingkungan pemukiman orang Sawang di Desa Selinsing  sudah 

196

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



ada tempat anak-anak orang Sawang untuk belajar mengaji atau membaca Al Qur'an yang 
bernama Tempat Pendidikan Al-Qur'an Arwana. Praktik ritual sunatan yang paling sering 
dilaksanakan oleh orang Sawang adalah mengikuti acara sunatan massal yang biasanya setiap 
tahun diselenggarakan oleh PT Timah. Dalam acara sunatan massal gratis ini setiap anak 
mendapat hadiah berupa uang saku sebesar Rp. 100.000,00 dan baju koko, kopiah  serta kain 
sarung baru. 

IV. RITUAL MUANG JONG

A. Ritual Publik  Muang Jong 

Komunitas orang Sawang di Kabupaten Belitung dan Kabupaten Belitung Timur sudah 
lama menetap di darat. Mereka sudah banyak menyerap unsur-unsur kebudayaan Melayu dan 
secara resmi menganut agama Islam. Sebagian besar orang Sawang sudah tidak lagi 
bermatapencaharian sebagai nelayan dan kehidupan mereka sehari-hari tidak lagi berkaitan 
dengan laut, namun dalam diri mereka ada kesadaran yang samar-samar bahwa mereka 
merupakan keturunan para pelaut dan pewaris tradisi bahari. Orang Sawang tidak sepenuhnya 
meninggalkan tradisi bahari warisan leluhur mereka. Satu tradisi yang masih mereka 
pertahankan adalah ritual Muang Jong, di wilayah Belitung Timur disebut ritual Buang Jong. 
Hari pelaksanaan upacara Muang Jong bagi orang Sawang disambut sebagai 'hari raya'. 
Mereka datang dari rumah masing-masing berkumpul di pantai tempat penyelenggaraan ritual 
Muang Jong untuk mengikuti upacara, menyaksikan berbagai pertunjukan kesenian khas 
orang Sawang, makan bersama, dan bersuka-cita bertemu dengan sanak-saudara yang lama 
tidak bersua.

Pemerintah daerah tingkat kabupaten baik Kabupaten Belitung maupun Kabupaten 
Belitung Timur memberi dukungan dana terhadap penyelenggaraan upacara Muang Jong di 
Tanjung Pandan dan Buang Jong di Gantung setiap tahunnya semata-mata dilandasi tujuan 
untuk mengkomoditisasi budaya orang Sawang sebagai atraksi budaya yang eksotik guna 
menarik kedatangan wisatawan sebanyak mungkin. Perhatikan kata-kata Kepala Dinas 
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Belitung Timur; 

“Surat Edaran dari Gubernur Bangka Belitung tentang pelestarian adat dan budaya suku 
Sekak. Di tingkat provinsi, surat edaran tersebut mengintruksikan kepada Dinas 
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Belitung Timur untuk melaksanakan program 
pelestarian kebudayaan Suku Sekak khususnya aspek kesenian mereka. 

Arahan kedua, pada pertengahan bulan Oktober 2013 yang lalu ketika ada pembahasan 
RKKL tahun 2014, Bupati Bangka Belitung Timur dan anggota DPRD Komisi C 
bersepakat agar warga Suku Sekak atau Suku Sawang untuk melakukan atraksi seni 
secara rutin satu bulan sekali untuk menunjang daerah destinasi wisata di Belitung 
Timur”.

Dari tuturan Kepala Dinas tersebut dapat dicermati bahwa tujuan dari pelestarian 
kebudayaan Sawang khususnya aspek atraksi seni itu hanya untuk menunjang destinasi wisata 
di Belitung Timur. Pemerintah Kabupaten Belitung Timur dan Kabupaten Belitung, setiap 
tahun memberi dukungan dana penyelenggaraan ritual Muang Jong, demikian juga dengan 
pemerintah Provinsi Bangka Belitung mengalokasikan dana bantuan penyelenggaraan ritual 
ini setiap tahunnya. 

Ritual Muang Jong merupakan upacara selamatan bagi orang Sawang yang 
menggantungkan hidupnya pada kemurahan sumberdaya laut. Ritual ini bermakna sebagai 
ungkapan rasa syukur orang Sawang atas semua rezeki dan keselamatan yang mereka peroleh 
selama satu tahun. Mereka bersyukur kepada dewa-dewi penguasa laut yang disakralkan 

197

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



disertai dengan harapan dan doa semoga dalam waktu satu tahun yang akan datang juga 
memperoleh rezeki yang banyak, sehat, dan selamat seluruh anggota keluarganya. 

Muang Jong artinya mengantar jong atau replika perahu ke tengah laut, namun kadang 
juga sering disebut Buang Jong meskipun istilah ini dianggap tidak tepat karena buang berarti 
membuang atau sekedar melempar jong  ke laut. Dalam praktiknya, jong  itu dibawa dengan 
kapal motor ke laut kemudian replika kapal yang memiliki layar tersebut didorong sampai 
berjalan ke arah tengah laut. Upacara Muang Jong diselenggarakan oleh komunitas Suku 
Sawang di Pulau Belitung di dua tempat yakni Pantai Mudong, Kecamatan Manggar, 
Kabupaten Belitung Timur dan di Pantai Tanjung Pendam, Kecamatan Tanjung Pendam, 
Kabupaten Belitung. Ritual Muang Jong di Kabupaten Belitung Timur dilaksanakan pada 
bulan Februari pada saat berlangsung ketika angin bertiup ke arah timur. Arah angin sangat 
diperhitungkan agar jong atau replika perahu layar yang berisi sesajian untuk makhluk halus 
itu bisa terbawa angin ke arah tengah laut. Posisi Pantai Mudong, Kecamatan Manggar itu 
berada di sisi bagian timur dari Pulau Belitung, upacara Buang Jong dilaksanakan pada saat 
angin bertiup ke arah timur.  Di Kabupaten Belitung, ritual Muang Jong digelar antara bulan 
Agustus sampai November pada waktu berlangsung angin bertiup ke arah barat karena posisi 
Pantai Tanjung Pandan berada di sisi sebelah barat Pulau Belitung dengan demikian arah 
angin menuju ke laut lepas. Penetapan hari dan tanggal pelaksanaan ritual Muang Jong setiap 
tahunnya tergantung dari hasil penerawangan dari dukun jong setelah dilakukan ritual 
Berasik atau ritual memanggil makhluk halus dari laut untuk menunjukkan waktu yang tepat 
bagi penyelenggaraan ritual Muang Jong. Kegiatan Muang Jong  berlangsung selama tiga 
hari tiga malam. 

Upacara Muang Jong diawali dengan ritual Berasik atau prosesi menghubungi atau 
mengundang makhluk halus dari lautan melalui pembacaan mantera oleh dukun jong. Tanda-
tanda dari alam sering menunjukkan kedatangan para makhluk halus dari arah lautan ini 
berupa angin kencang yang tiba-tiba berhembus kuat dari arah laut dan gelombang ombak air 
laut juga nampak bertambah besar. Ritual Berasik sebenarnya bukan hanya dilaksanakan pada 
saat Muang Jong namun juga dapat dilakukan oleh dukun jong saat mengobati orang sakit. 
Dukun jong akan melakukan Berasik sambil menabuh gendang serta ber-deker atau 
mengulang-ulang bacaan matera. Ritual Berasik  pada intinya adalah prosesi pemanggilan 
makhluk halus dari lautan. Bagi seorang dukun jong yang senior dan berpengalaman untuk 
memanggil makhluk halus dari laut tidak perlu berdeker namun cukup mengheningkan cipta 
dalam hati dengan niat memanggil makhluk halus penghuni lautan, mereka akan datang.  
Orang Sawang sangat percaya bahwa lautan yang luas ada yang menguasainya yakni dewa-
dewi penguasa laut. Dukun jong di Desa Selinsing, Kecamatan Gantung, Kabupaten Belitung 
Timur menyebutkan ada tiga makhluk halus yang merupakan satu keluarga penguasa laut di 
sekitar Kepulauan Bangka Belitung yang bernama Bujang sebagai kepala keluarga, Dayang 
Senani istri Bujang, dan anak mereka yang bernama Terang. Namun dukun jong di Kelurahan 
Pal Satu, Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung menyebutkan ada lima penguasa samudera 
yang memiliki cakupan wilayah kekuasaan yang sangat luas sampai ke Samudera Hindia.  
Lima penguasa samudera itu adalah  Ratu Pantai Selatan yang bertahta di Samudera Hindia 
sebagai penguasa tertinggi di samudera raya, penguasa laut dibawah Ratu Pantai Selatan 
adalah Bujang Awang, satu tingkat dibawah kekauasaan Bujang Awang adalah Dayang Ina. 
Dayang Ina ini menurut orang Sawang memiliki pasangan yang namanya tidak boleh disebut 
kecuali dalam pembacaan mantera ritual Muang Jong. Pantangan penyebutan nama pasangan 
Dayang Ina ini kalau dilanggar bisa menyebabkan orang yang menyebut namanya akan 
kerasukan atau kesurupan ruh pasangan Dayang Ina. Penguasa laut tingkat keempat adalah 
Pilai dan penguasa laut tingkat kelima adalah Badiq. 

Setelah upacara Berasik usai, dilanjutkan dengan pergelaran Tarian Ancak yang 

198

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



diperagakan oleh seorang pemuda. Pemuda yang menari tersebut melakukan gerakan tari 
menggoyang-goyang Ancak atau replika rumah tempat tinggal orang Sawang yang dihias 
dengan daun kelapa. Ancak tersebut diayun-ayunkan ke segala penjuru mata angin, diiringi 
dengan suara gendang dan tawak atau gong yang dipukul bertalu-talu. Tarian Ancak ini juga 
dimaksudkan untuk mengundang lebih banyak lagi para makhluk halus penghuni lautan untuk 
bergabung dalam ritual Muang Jong. Tarian Ancak berakhir ketika penarinya kesurupan dan 
memanjat tiang tinggi yang disebut jitun. 

Dalam rangkaian upacara Muang Jong ini juga dimanfaatkan oleh komunitas orang 
Sawang mengenang hal-hal yang memiliki nilai penting dalam sejarah panjang orang Sawang 
hidup di laut. Berbagai peristiwa yang sangat penting dalam kehidupan orang Sawang di laut 
pantas untuk dikenang dan diceritakan kembali kepada generasi muda. Tari Sambang Tali 
menggambarkan narasi cerita nenek moyang orang Sawang yang sering dituntun oleh burung 
Sambang Tali untuk menunjukkan tempat koloni atau berkumpulnya ikan dalam jumlah yang 
sangat banyak. Selain itu, burung Sambang Tali juga sering menolong orang Sawang ketika``` 
kehilangan orientasi arah di tengah laut ketika tidak mengetahui arah menuju daratan. 

Satu tarian yang selalu ditampilkan dalam upacara Muang Jong adalah Tari Gajah 
Manunggang. Tarian ini melambangkan keberhasilan nenek moyang orang Sawang 
menaklukkan binatang laut raksasa yang disebut Gajah Mina, sehingga Gajah Mina selalu 
membantu orang Sawang menghadapi marabahaya di laut. Mitologi penundukan nenek 
moyang orang Sawang terhadap makhluk raksasa di laut yang bernama Gajah Mina 
dilestarikan dalam Tarian Gajah Menunggang dan diiringi dengan lagu Bujang Juare. Bujang 
Juare adalah pahlawan mitologis orang Sawang yang mengalahkan Gajah Mina. 

Ritual selanjutnya yang tidak kalah menariknya adalah Numbak Duyung. Dalam ritual ini 
dipergunakan mata tombak yang sangat tajam dan sudah dibacakan mantera kemudian 
diikatkan dengan seutas tali pada pangkal tombak. Ritual ini dilanjutkan dengan memancing 
di laut. Bagi orang Sawang saat ini yang tidak bermatapencaharian sebagai nelayan, kedua 
ritual ini sangat menarik dan biasanya diikuti peserta dengan antusias sambil mengenang 
kehidupan ekonomi nenek moyang mereka yang sepenuhnya mengharapkan hasil dari laut. 

Ada satu acara dalam pergelaran ritual 
Muang Jong yang melibatkan kelompok suku 
bangsa lain terutama kelompok suku Melayu 
Belitung dalam ritual Jual Beli Jong. Dalam acara 
ini tidak menggunakan alat tukar berupa uang, 
namun seperti pertukaran barang antara orang 
Sawang dengan orang Melayu Belitung. Ritual 
ini untuk mengenang leluhur orang Sawang yang 
secara periodik berlabuh di pesisir, menjalin 
hubungan resiprositas ekonomi dengan orang 
Melayu yakni barter atau tukar-menukar barang. 
Orang Sawang menukar ikan dan udang hasil 
tangkapannya kepada orang Melayu untuk 

ditukar dengan beras, gula, minyak goreng, baju, tembakau atau rokok dan lainnya. Ritual ini 
juga melambangkan selain resiprositas ekonomi, ada juga resiprositas sosial antara orang 
Sawang dengan orang Melayu, salah satu contoh yang nyata adalah tidak sedikit orang 
Sawang yang menikah dengan orang Melayu. Acara yang penting lainnya adalah Beloncong 
atau melagukan syair-syair orang Sawang dengan iringan alat musik tradisional orang 
Sawang yakni gendang dan tawak atau gong. Setelah acara Beloncong selesai dilanjutkan 
dengan Nyaloi mirip dengan Beloncong  namun syair lagunya berisi kesan budi baik para 

199

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)

Foto 2. Jong diantar ke laut (Sumber: Adi Guna)



leluhur, mengapa mereka cepat meninggalkan sanak keluarga, masih ingatkah mereka para 
arwah bahwa dahulu mereka sewaktu hidup pernah menyelam bersama di laut. Nyaloi lebih 
bermakna sebagai ungkapan kenang-kenangan indah tentang kehidupan mereka dahulu 
ketika masih hidup di dunia, budi baik mereka akan selalu dikenang oleh keluarga dan anak 
cucu mereka. Orang-orang tua dari komunitas Sawang sering mengangis haru ketika 
mengikuti acara Nyaloi  karena teringat dengan sanak keluarga mereka yang sudah meninggal 
dunia.

Puncak acara Muang Jong adalah mempersiapkan Jong yang akan diantar berlayar ke 
tengah laut untuk membawa persembahan orang-orang Sawang kepada para penguasa laut 
dan arwah nenek moyang orang Sawang. Sesajian atau persembahan yang ada di dalam jong 
itu antara lain: beras kunyit, kopi, teh, rokok tiga batang, kemenyan, gabin atau roti, gula, 
seekor ayam hidup, tiga butir telur ayam kampung, mayang pinang, tiga helai daun  sereh dan 
daun telasih. Jong juga dihiasi dengan bendera merah putih. Kemudian setelah rangkaian 
sesaji sudah lengkap ada di dalam jong, enam orang laki-laki dewasa memakai ikat kepala atau 
coken berwarna putih, atau hitam dan bisa juga bermotif batik sebagai lambang para pendekar 
Suku Sawang mengangkat jong menaiki perahu motor menuju ke tengah laut. Konon dahulu 
kala nenek moyang orang Sawang adalah pendekar-pendekar yang berilmu tinggi selalu 
memakai coken dan berhasil menundukkan Suku Lanun yang dikenal sebagai bajak laut yang 
paling ditakuti di perairan Asia Tenggara. Setelah tiba di tengah laut, jong diturunkan ke laut 
dengan harapan jong terus melaju karena dipasang kain layar menuju Pulau Jengih Gosong 
Timur atau 'pulau gaib' tempat bersemayam para penguasa laut. Satu hal yang paling 
dikawatirkan dalam ritual Muang Jong adalah terjadinya ngulak atau jong tidak bergerak ke 
arah tengah laut namun justru berbalik ke arah pantai tempat peneyelenggaraan acara Muang 
Jong. Ini pertanda yang sangat buruk karena bisa menimbulkan wabah sampar yakni orang 
tiba-tiba mati tanpa sakit. Tiga hari pasca Muang Jong merupakan hari yang sakral bagi orang 
Sawang sehingga pantang bagi orang Sawang untuk beraktivitas mencari ikan atau 
mengadakan perjalanan di laut.

B. Fungsi Ritual Muang Jong : Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang

Upacara Muang Jong merupakan satu-satunya upacara dalam konteks religi asli orang 
Sawang yang menandakan bahwa orang Sawang itu keturunan para pelaut ulung yang 
mewarisi tradisi bahari yang patut dibanggakan. Melalui serangkaian ritual Muang Jong dan 
festival seni budaya  Sawang seakan meneguhkan jatidiri atau identitas orang Sawang sebagai 
anak keturunan para pelaut tangguh yang mampu menaklukkan para perompak yang sangat 
ditakuti di perairan Asia Tenggara yakni perompak Ilanun atau Lanun. Penyelenggaraan 
upacara Muang Jong setiap tahun ini mempersatukan kembali semua orang Sawang yang 
tersebar di berbagai tempat di Kepulauan Bangka Belitung. Orang-orang Sawang dari 
berbagai tempat datang berduyun-duyun di tempat upacara Muang Jong untuk mengenang 
dan meneguhkan identitas mereka sebagai pewaris budaya bahari. Mereka merayakan 
kesamaan identitas sebagai suku 'Laut'. Ritual Muang Jong juga merupakan aktivitas kolektif 
orang Sawang untuk merayakan semua hal yang bermakna dalam kehidupan mereka seperti 
bahasa, tari-tarian, syair atau beloncong, hubungan kekerabatan, sejarah gemilang masa lalu 
orang Sawang dan kenangan tentang keperkasaan mereka di samudera. Ritual Muang Jong 
seperti sebuah ritual katarsis atau pembebasan beban psikologis orang Sawang terhadap 
realitas kemarginalan mereka dalam kehidupan sosial dan ekonomi. Melalui ritual Muang 
Jong, orang Sawang secara kolektif meneguhkan dirinya bahwa mereka juga memiliki 
ketangguhan jiwa dan raga untuk menghadapi gelombang permasalahan yang silih berganti 
dalam kehidupan mereka sehari-hari. 

Ritual Muang Jong bagi pemerintah daerah dan wisatawan mungkin hanya sekedar 

200

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



intertaiment dari event budaya spiritual yang menarik untuk disaksikan. Namun bagi orang 
Sawang di Belitung, ritual Muang Jong memiliki makna lebih dari sekedar suatu tontonan 
atau hiburan semata. Orang-orang Sawang dari berbagai tempat, bahkan dari Pulau Bangka, 
datang berbondong-bondong ke lokasi penyelenggaraan ritual Muang Jong. Mereka bersuka-
ria, bersenda gurau, bercengkerama dengan saudara, kerabat luas dan teman yang telah lama 
tidak bertemu karena tinggal di tempat yang berjauhan. Dalam suasana seperti ini orang-orang 
Sawang yang berusia lanjut bertutur kata dan bersenda gurau dengan saudara dan teman 
sebaya mereka menggunakan bahasa Sawang. Orang-orang Sawang yang berusia lanjut 
saling menanyakan keadaan atau kabar saudara, kerabat dan teman mereka di waktu kecil. 
Mereka berbagi kabar suka dan duka terkait dengan sanak-saudara dan teman-teman mereka 
yang telah lama tidak saling bersua. 

Ritual Muang Jong visualisasi sejarah orang Sawang yang hebat dan sangat perkasa di 
laut. Orang Sawang ingin menunjukkan bahwa nenek moyang mereka memiliki sejarah 
gemilang sejajar dengan sejarah kerajaan-kerajaan maritim karena orang Sawang mampu 
menaklukkan bajak laut Lanun yang ditakuti oleh armada perdagangan dari kerajaan-kerajaan 
maritim. Visualisasi mitologi orang Sawang ini memiliki makna yang sangat penting bagi 
peneguhan identitas dan martabat orang Sawang yang sering dilecehkan oleh orang darat dan 
aparat pemerintah. Visualisasi mitologi ini merupakan penegasan bahwa orang Sawang 
memiliki sejarah yang hebat dan dapat disejajarkan dengan sejarah kerajaan-kerajaan Melayu 
yang besar di masa lalu. 

Ritual Muang Jong memiliki makna yang penting bagi orang Sawang, melalui ritual ini 
mereka merayakan pengalaman kehidupan kolektif orang Sawang ketika mereka masih hidup 
sebagai komunitas nelayan nomaden. Melalui ritual ini orang Sawang juga merayakan semua 
hal yang bermakna dalam sejarah kehidupan kolektif mereka seperti sejarah, pengalaman 
kehidupan mereka di atas laut, hubungan kekerabatan dan rasa kebersamaan mereka sebagai 
komunitas orang Sawang.  Fenomena ini mirip seperti yang dikatakan Durkheim: “… when 
men celebrate sacred things, they unwittingly celebrate the power of their society” (Coser, 
1971: 137). Ketika orang Sawang merayakan keberadaan para dewa-dewi penguasa laut yang 
disakralkan secara tidak disadari mereka merayakan semua hal yang bermakna dalam 
kehidupan sosial mereka sebagai komunitas orang Sawang. 

V. PENUTUP

A. Kesimpulan

Kebudayaan masyarakat Sawang yang bermukim di Kecamatan Gantung, Kabupaten 
Belitung Timur dan di Kecamatan Tanjung Pandan, Kabupaten Belitung berada dalam proses 
perubahan karena semenjak tinggal menetap di darat dan meninggalkan pekerjaannya sebagai 
nelayan, kehidupan mereka sehari-hari tidak berhubungan dengan laut. Sedangkan 
kebudayaan asli orang Sawang termasuk sistem religi mereka merupakan proses adaptasi 
orang Sawang terhadap ekosistem laut. Secara perlahan kebudayaan bahari orang Sawang 
semakin terkikis dan generasi muda orang Sawang hampir sepenuhnya mengadopsi 
kebudayaan orang Melayu Belitung. Tradisi keagamaan orang Sawang yang berazaskan 
animisme-shamanisme berubah menjadi pemeluk agama Islam. Ketika orang Sawang sudah 
meninggalkan matapencahariannya sebagai nelayan dan menjadi muslim sesungguhnya, 
orang Sawang sudah kehilangan sebagian besar dari aspek-aspek kebudayaan Sawang. Anak-
anak muda Sawang juga sudah tidak bisa berbahasa Sawang karena bahasa ibu yang diajarkan 
pertama kali dalam keluarga mereka adalah bahasa Melayu Belitung.

Upacara Muang Jong menjadi penanda atau simbol identitas kolektif orang Sawang yang 

201

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



menerangkan bahwa mereka keturunan para pelaut tangguh dan penjelajah samudera di 
sebagian besar perairan Nusantara pada masa lalu. Ritual Muang Jong masih menjadi simbol 
solidaritas yang mempersatukan orang-orang Sawang dari berbagai daerah di Provinsi 
Bangka Belitung bahwa mereka terikat oleh sejarah dan asal-usul nenek moyang yang sama.

B. Saran

Pemerintah daerah Provinsi Bangka Belitung dapat membantu melestarikan kebudayaan 
orang Sawang dengan membantu pengembangan sanggar-sanggar kesenian yang khusus 
mengajarkan kesenian berbasis tradisi orang Sawang. Selain itu bahasa Sawang sebaiknya 
juga perlu dilestarikan melalui berbagai festival atau lomba cerita rakyat yang berasal dari 
legenda dan mitos-mitos yang ada dalam tradisi orang Sawang.

DAFTAR PUSTAKA

Browning, WRF,  2008. Kamus Alkitab. Jakarta: BPK Gunung Mulia.
Budiwanti, E., 2000. Islam Sasak: Wetu Telu versus Waktu Lima. Yogayakarta : LKiS.
Coser, L.A., 1971. Masters of Sociological Thought: Ideas in Historical and Social Context. 

Second Edition.New York; Chicago; San Francisco: Atlanta: Harcourt Brace 
Javanovich, Inc.

Dillon, M., 2012. " Sosiologi Agama" dalam Bryan S. Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai 
Post Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, Hlm. 691-721.

Durkheim, E., 1971. “TheSocial Foundation of Religion”, dalam Roland Robertson (Ed.), 
Sociology of Religion: Selected Readings. Middlesex: Penguin Books, hlm 42-54.

Eliade, M., 2002. Mitos Gerak Kembali Yang Abadi, Kosmos dan Sejarah. Yogyakarta : Ikon 
Teralitera.

Guna, A., 2014. “Jelajah Sejarah: Kota Gantong”, Majalah Visit Beltim Edisi 7 Tahun 2014. 
Manggar: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Belitung Timur, hlm 28-30.

Johnson, D. P., 1986. Teori Sosiologi Klasik dan Modern. Jakarta: Gramedia.
Melalatoa, M. J., 1995. Ensiklopedi Suku Bangsa di Indonesia. Jilid L-Z. Jakarta: Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan RI.
Pals, D. L., 2012. Seven Theories of Religion. Yogyakarta: IRCiSoD.
Purwana, B.H.S. 2013. Laporan Inventarisasi Komunitas Adat Sawang di Kabupaten 

Belitung dan Kabupaten Belitung Timur, Provinsi Bangka Belitung. Jakarta: 
Direktorat Pembinaan Kepercayaan kepada Tuhan YME dan Tradisi, Direktorat 
Jenderal Kebudayaan, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (Laporan tidak 
diterbitkan).

Riedel, J. G. f., 1811. "De Baning Djoekoet Singa En Baning Senam Njeroepak Amang; Twee 
Volksverhalen in Het Dialekt Der Orang Lawoet of Orang Sekah van Belitoeng", 
Tijdschrift voor Indisehe Taal-en Volkenkunde 26: 264-273.

Sopher, DE, 1977. The Sea Nomads: A Study of the maritime Boat People of Southeast Asia. 
Singapore: National Museum Singapore.

Subhan, A., 2013. Tiga Persoalan dan Urgensi Pemberdayaan Masyarakat Adat Provinsi 
Kepulauan Bangka Belitung. Paper tidak dipublikasikan.

Suja'i, A.,  2005. Eskatologi : Suatu Perbandingan antara Al-Gazali dan Ibn Rusyd. Jakarta: 
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah (Skripsi)

van Klinken, G., 2007. Perang Kota Kecil: Kekerasan Komunal dan Demokratisasi di 
Indonesia. Jakarta: KITLV Jakarta  Yayasan Obor Indonesia.

202

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 179 - 204



NOVEL

Hirata, A., 2011, Laskar Pelangi. Yogyakarta : Bentang.

SUMBER INTERNET

• http://yusril.ihzamahendra.com/2007/12/21/kenang-kenangan-di-masa-kecil-bagian-iv/

DAFTAR INFORMAN

No. Nama L/P Umur Pekerjaan Alamat

1 Idris Said L 64 thn Nelayan / Ketua  Jl. Baru Kampung Laut, 
Sanggar Ketimang Jl. Gatot Subroto Dalam, Burong

Kecamatan Tanjung Pandan,
Kabupaten Belitung.

2 Seman L 55 thn Buruh angkut Jl. Baru Kampung Laut,
pelabuhan Jl. Gatot Subroto Dalam, Burong

Kecamatan Tanjung Pandan,
Kabupaten Belitung.

3 Awang L 80 thn Dukun jong Desa Juru Seberang,
Kecamatan Tanjung Pandan,
Kabupaten Belitung.

4 Daud L 79 thn Pensiunan Kampung Laut, Jalan A. Yani
PT Timah Desa Selinsing,

Kecamatan Gantung,
Kabupaten Belitung Timur.

5 Jubaidah P 60 thn Ibu rumah tangga Kampung Laut, Jalan A. Yani
Desa Selinsing,
Kecamatan Gantung,
Kabupaten Belitung Timur.

6 Sunardo L 50 thn Buruh angkut Kampung Laut, Jalan A. Yani
pelabuhan / Kepala Desa Selinsing,
Suku Sawang  Kecamatan Gantung,

Kabupaten Belitung Timur.

203

Ritual Muang Jong: Identitas Kolektif Komunitas Orang Sawang di Pulau Belitung (Bambang H. Suta Purwana)



204



























































Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan Indonesia-Filipina (Pristiwanto)

PERMASALAHAN PERDAGANGAN LINTAS BATAS DI WILAYAH 
PERBATASAN INDONESIA-FILIPINA, KABUPATEN KEPULAUAN 

SANGIHE PROVINSI SULAWESI UTARA

Pristiwanto

Balai Pelestarian Nilai Budaya Manado
Jalan Katamso, Bumi Beringin Lingkungan V Manado

Telepon (0431) 855311/Faksimile. (0431) 864926
Pos-el: pristiwanto.bpnb@gmail.com

Abstrak

Sejak tahun 1957 pemerintah Indonesia dan Filipina sepakat menandatangani perjanjian untuk 
mengatur para pelintas batas serta warga yang menetap tanpa dokumen resmi dan termasuk 
peredaran barang bawaan dalam jumlah terbatas. Dalam batas-batas tertentu di wilayah Border 
Crossing Area, barang bawaan, tercatat sebagai barang legal yang beredar tanpa persoalan. Barang 
bawaan para pelintas batas berkembang menjadi barang yang mempunyai nilai jual dan bisa 
diperdagangkan, melalui jalur perdagangan tradisional. Namun saat ini, jalur para pelintas batas 
terindikasi disusupi oknum tidak bertanggung jawab yang terindikasi teroris, membawa senjata, 
narkoba dan barang berbahaya lainnya. Studi ini bertujuan untuk mengkaji barang bawaan pelintas 
batas dan permasalahan lintas batas serta informasi tentang Border Crossing Agreement di wilayah 
perbatasan Indonesia-Filipina dengan menggunakan metode deskriptif analisis.

Kata kunci : Pelintas batas, Border Crossing Aggrement, perdagangan tradisional, barang 
berbahaya

PROBLEM OF CROSS-BORDER TRADE IN INDONESIA-PHILIPPINE 
BORDER AREA, THE REGENCY OF SANGIHE ARCHIPELAGO, 

NORTH SULAWESI

Abstract

In 1957 the Indonesian and Philippine governments agreed to sign an agreement to regulate the 
border crossers and permanent residents without official documents and the circulation of goods they 
bring in limited quantities. In the Border Crossing Area, the goods that the border crossers bring are 
considered as legal goods and they can circulate them without problems. Their goods have been 
financially valued and can be marketed through traditional trade channels. However, today the 
border-cross line have been infiltrated by terrorists, people who are trafficking illegal weapon, drugs, 
other dangerous goods. This descriptive analytic research examines goods brought by border-
crossers, the problems arising in the border areas between Indonesia and the Phillipines.

Keywords: border crossers, Border Crossing Agreement, traditional trade, illegal goods

I. PENDAHULUAN

Merunut catatan sejarah, sejak abad ke-15 setidaknya ada dua jalur pelayaran yang 
menjadikan kepulauan utara (Nusa Utara) yang sekarang menjadi kabupaten Kepulauan 
Sangihe, Kepulauan Talaud, dan Kepulauan Siau-Tagulandang-Biaro sebagai lintasan niaga. 
Pertama, jalur pelayaran dari arah utara di daratan Cina melalui Filipina dan Sulu menuju 
kepulauan rempah Maluku. Kedua, jalur pelayaran pelaut dari barat dimana pedagang Melayu 
dari Malaka melewati Borneo Utara ke Kepulauan Sulu dan laut Sulawesi, kemudian menuju 
Maluku (Ulaen, 2003:36). Dijelaskan lebih lanjut, dalam perkembangannya terutama pada 
abad ke-16 hingga abad ke-17 kerajaan-kerajaan lokal seperti Kendahe dan Tabukan 
mendapat pengaruh agama Islam serta berbagai aspek kehidupan lain dari Kesultanan Sulu 
serta berhubungan dengan kedatuan di daratan Mindanao dan dipengaruhi Kesultanan 
Ternate. Kemudian, setelah VOC menyingkirkan Spanyol dari Maluku pada paroh kedua abad 

Naskah masuk : 4 April 2015, revisi I : 30 April 2015, revisi II : 15 Mei 2015, revisi akhir : 30 Mei 2015

233



ke-17 kemudian menguasai Manado lalu melakukan ekspansi ke wilayah Nusa Utara yang 
diikuti introduksi sistem administrasi pemerintahan negara-bangsa membuat kepulauan ini 
menjadi landstreek van Manado atau bagian dari Manado. Keadaan ini merupakan awal 
Noordereilanden (Nusa Utara) beralih status dari lintasan niaga menjadi daerah perbatasan 
(Ulaen, 2003:48-49). Penjelasan ini menunjukkan wilayah Nusa Utara telah sejak semula 
menjadi tepian lintasan niaga antarbangsa, bahkan jauh sebelum Indonesia merdeka.

Permasalahan wilayah perbatasan setidaknya menjadi topik yang hangat karena ada 
kekhawatiran kehilangan wilayah setelah Indonesia tidak dapat mempertahankan Sipadan-
Ligitan. Akhirnya sejak masa pemerintahan Presiden Megawati, pemerintah mulai menaruh 
perhatian terhadap daerah perbatasan. Perhatian ini dipertegas dan masuk rencana 
pembangunan semasa pemerintahan Presiden Yudhoyono. Dimana sejak Presiden Megawati, 
baik pejabat pemerintah, pejabat militer, politisi maupun akademisi dan pengamat 
mewacanakan penggantian istilah “daerah perbatasan” menjadi “daerah terdepan” atau 
“beranda depan”(Ulaen, 2012: 2-3).

Pada masa kini, permasalahan di daerah perbatasan Indonesia dan Filipina menjadi 
semakin kompleks karena berhubungan dengan hukum di wilayah administratif dua negara. 
Salah satu yang mengemuka adalah aktivitas nelayan di kawasan perbatasan yang oleh 
pemerintah dianggap tindakan ilegal, namun di mata warga dipandang legal karena telah 
dilakoni secara turun temurun. Hal lain adalah masalah kejahatan lintas negara di daerah 
Perbatasan Sangihe dan Talaud yaitu; perdagangan senjata masuk ke Indonesia, pemasukan 
mata uang palsu/dollar US, ilegal fishing, fish transhipment, ilegal logging, trafficking of 
product, pemasukan barang-barang berbahaya (mercury dan sianida), narkoba, trafficking in 
person, penyelundupan barang melanggar aturan eksport/import barang termasuk minuman 
keras, penyelundupan satwa dilindungi bahkan sampai jaringan terorisme (Salindeho dan 
Sombowadile, 2008). Berdasar uraian di atas, maka menjadi penting untuk membahas 
persoalan perdagangan tradisional di daerah perbatasan yang diberi judul: “Problem 
Perdagangan Lintas Batas di Kabupaten Kepulauan Sangihe Provinsi Sulawesi Utara”

Permasalahan dalam penelitian ini adalah: (1) Potensi masalah apa saja yang terjadi 
dalam perdagangan di wilayah perbatasan antar-negara Kabupaten Kepulauan Sangihe 
terutama yang dilakoni secara tradisional oleh warga lokal?; (2) Kebijakan apa yang 
dijalankan dan semestinya dijalankan dalam aktivitas perdagangan tradisional di wilayah 
perbatasan antarnegara Kepulauan Kepulauan Sangihe?. 

II. PERBATASAN INDONESIA-FILIPINA DAN PERMASALAHAN KEBIJAKAN

Perbatasan secara umum dipahami berkaitan dengan batas-batas yang memisahkan 
negara bangsa (Wadley, 2002:1). Sementara menurut Hortsman (2002: 14) perbatasan adalah 
laboratorium perubahan sosial dan budaya, merupakan batas negara yang memperluas 
hubungan suku-bangsa di Asia Tenggara sebagai identitas politik. Perbatasan sebuah negara 
atau state's border dikenal bersamaan dengan lahirnya negara (Tirtosudarmo, 2002:iv). Lebih 
lanjut dijelaskan, melintasi garis perbatasan suatu negara berarti memasuki wilayah tempat 
berlaku undang-undang yang lain dan juga peraturan perpajakan, alat pembayaran, serta 
sistem pos dan telekomunikasi yang berbeda. Lebih-lebih lagi perbedaan ini dinyatakan 
dalam simbol kenegaraan seperti bendera nasional, lagu kebangsaan, kepemimpinan negara 
serta sistem pemerintahannya (Lapian, 2009: 41-43).

Dalam kasus negara ini, daerah perbatasan adalah batas wilayah Negara Kesatuan 
Republik Indonesia dan batas wilayah negara tetangga yang disepakati bersama berdasarkan 
perjanjian lintas batas Border Crossing Agreement (Undang-Undang Republik Indonesia 

234

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246



Nomor 43 Tahun 2008 Tentang Wilayah Negara). Daerah perbatasan merupakan pintu 
gerbang masuk ke wilayah Indonesia yang kemudian seringkali dijuluki sebagai “beranda 
depan”. Namun kenyataannya, jika mengikuti makna konotatif “beranda” yang sering 
ditunjukkan sisi eloknya sebagaimana di rumah-rumah warga, maka “beranda depan” bangsa 
secara empiris cenderung menampilkan sisi konotatif dalam istilah “daerah terpencil”, yaitu: 
tidak terurus, tempat kumuh, menjadi sumber konflik antarnegara seperti: penetapan tapal 
batas, ilegal fiishing, trafficking, penyelundupan bahkan sampai jalur teroris.

Secara akademis, perhatian terhadap daerah perbatasan utara di Indonesia, dapat 
ditelusuri sejak awal tahun 1990-an terutama di kalangan peneliti LIPI. Tetapi sejak awal 
tahun 2000-an daerah perbatasan menjadi topik menarik. Ini disebabkan, setidaknya oleh tiga 
hal. Pertama, populernya kajian mobilitas penduduk yang mengemuka di kalangan ilmuwan 
sosial dan beberapa pusat kajian mancanegara jaringan kerjasama lembaga dan para 
akademisi serta peneliti dari Indonesia antara lain: The Japan Center for Area Studies, 
National Museum of  Ethnography Osaka-Jepang yang secara intensif dalam beberapa tahun 
berturut-turut sejak 1994, menyelenggarakan simposium dengan tema “Population 
Movement in the Modern World”. Kedua, secara politik internasional karena timbulnya 
permasalahan perbatasan Indonesia-Filipina sebagaimana tercermin ketika Presiden Filipina, 
Gloria Macapagal Arroyo mengadakan lawatan kenegaraan ke Indonesia, dimana dalam 
konferensi pers 12 Nopember 2001 di Jakarta, Kepala Negara Indonesia dan Filipina 
mengumumkan adanya agenda yang dibicarakan dan harus diselesaikan oleh kedua negara 
antaranya persoalan perbatasan. Ketiga, sebagai ekses dari menguatnya identitas kebangsaan 
di bidang politik, hukum, dan ekonomi setelah lepasnya pulau Sipadan-Ligitan ke tangan 
Malaysia.

Selain didiskusikan secara akademis seperti penjelasan di atas, persoalan perbatasan 
secara khusus yang berhubungan dengan kegiatan ekonomi sebenarnya telah terlebih dahulu 
mendapat perhatian aspek hukum dalam dokumen kenegaraan. Identifikasi barang bawaan 
pelintas batas yang mempunyai nilai jual dan pembatasan agar tidak melebihi kapasitas 
terlihat di tahun 1972. Dalam peraturan perundang-undangan dan Border Crossing 
Aggrement, hal yang disebut ilegal dirinci dengan jelas yaitu benda-benda seperti senjata api, 
obat-obatan terlarang, dalam hal ini narkotika dan sejenisnya. Barang-barang yang legal 
menyangkut pemenuhan keperluan sehari-hari mulai dari kebutuhan pangan dan sandang 
termasuk di dalamnya minuman beralkohol dalam jumlah yang terbatas untuk dikonsumsi 
dan bukan untuk diperjual-belikan. Jenis barang yang dikategorikan legal tadi peredarannya 
“hanya” di wilayah utara Nusa Utara atau daerah yang masuk kategori Border Crossing Area, 
meliputi pulau Toade, Manipa, Bukide, dan Buang serta beberapa pulau kecil lainnya, 
kelompok Pulau-pulau Kawio meliputi Kawaluso, Dumarehe, Matutuang, Mamanuk, Marie, 
Kemboleng, Kawio sampai Pulau Marore. Setelah beredar keluar wilayah border crossing 
area tetapi masih berada di wilayah “Kabupaten Kepulauan Sangihe” seperti di Pulau Sangihe 
Besar, terutama sekitar Pelabuhan Petta, Kota Tahuna serta wilayah lain, barang-barang 
tersebut sudah dikategorikan sebagai ilegal (Pristiwanto, 2013).

Persoalan kategorisasi antara barang legal dan ilegal menjadi polemik sejak tahun 1957 
antara pemerintah Indonesia dan Filipina dengan menyepakati perjanjian tentang pelintas 
batas dan barang bawaannya. Barang bawaan para pelintas batas berkembang menjadi barang 
yang mempunyai nilai jual dan bisa diperdagangkan, melalui jalur perdagangan tradisional. 
Hal tersebut dikuatkan dengan Keppres RI Nomor 23 Tahun 1972 Tentang Pengesahan 
Agreement on Border Trade Between The Government of The Republic of Indonesia and The 
Government of The Republic of the Philippines. Namun sampai sekarang pengesahan 
perjanjian perdagangan tradisional tersebut belum ada aturan dan juknisnya yang 
menimbulkan multitafsir dan membingungkan masyarakat terutama pelintas batas yang 

235

Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan Indonesia-Filipina (Pristiwanto)



menjadi pelaku perdagangan tradisional. Pelintas batas yang kebanyakan warga lokal 
memahami bahwa ada aturan “perdagangan tradisional” yang melindungi mereka untuk 
menjadikan barang bawaan dapat diperjualbelikan. Sementara di pihak yang sama, aturan 
untuk barang bawaan yang dapat diperjualbelikan secara tradisional dibatasi dengan 
perjanjian lintas batas yang tidak boleh nilainya melebihi 500 peso. Kesenjangan ini terbentur 
dengan perilaku ekonomi warga, sehingga mendorong sebagian mereka menggunakan jalur 
pelintas sebagai “penyelundup”, sehingga, dapat terlihat disini, persoalan “ilegal” dalam 
kasus ini, tidak hanya terbatas pada barang yang distribusinya jelas-jelas dilarang, tetapi pada 
kapasitas dan nilai barang yang melebihi ketentuan.

Sementara itu, yang dimaksud dengan “pelintas batas” adalah penduduk yang berdiam 
atau bertempat tinggal dalam wilayah perbatasan negara serta memiliki kartu identitas yang 
dikeluarkan instansi berwenang dan yang melakukan perjalanan lintas batas di daerah 
perbatasan negara melalui pos pengawas lintas batas (PP Nomor 10 tahun 2012). Mengacu 
pada aturan ini, maka secara empiris pelintas batas Indonesia-Filipina menghadapi 
permasalahan-permasalahan administratif-kependudukan seperti di bawah ini:

1) Sejumlah orang-orang Indonesia berdiam tanpa izin di daerah Filipina.
2) Sejumlah orang-orang Filipina berdiam tanpa izin di daerah Indonesia.
3) Penduduk Indonesia di sebelah utara yang intensif mengunjungi Filipina tanpa izin.
4) Orang-orang Filipina, penduduk daerah Filipina di selatan yang intensif mengunjungi 

Indonesia tanpa izin.
5) Intensifnya mobilitas warga negara-warga masuk-keluar negara tetangga telah berjalan 

sejak lama dan agaknya hal demikian itu telah menjadi adat kebiasaan mereka (UU RI No 
77 tahun 1957).

Menanggapi kondisi di atas, maka dibentuklah pos pengawas Pelintas Batas Pulau 
Marore berdasarkan Surat Keputusan Wakil Perdana Menteri tertanggal 10 September 1965 
Nomor: SP/647/PL/XI/65, dimana panitia unit pelaksana terdiri atas: Camat Lintas Batas, 
wakil dari Polri, petugas imigrasi, petugas Bea dan Cukai, wakil Angkatan Laut. Petugas 
ditempatkan pada unit pelaksana (Border Crossing Officer) dengan mengatur dan 
melaksanakan ketentuan-ketentuan persetujuan lintas batas sebagai berikut:

- Mengeluarkan kartu lintas batas
- Mengawasi lalu lintas orang di daerah perbatasan, yaitu dari daerah perbatasan 

Indonesia ke daerah perbatasan Filipina dan sebaliknya.
- Memeriksa orang-orang yang melintas perbatasan Indonesia untuk memasuki daerah 

perbatasan Filipina dan sebaliknya (Suharjo, 2002: 55).

Keberadaan pos pengawas pelintas batas ini ditujukan untuk mengontrol arus masuk-
keluar manusia, karena ini tidak hanya berhubungan semata-mata dengan kontrol atas 
persoalan administratif-kependududukan yang mungkin timbul, seperti “orang Sangihe” di 
Mindanao yang kemudian dipandang sebagai orang asing dan juga undocumented citizen atau 
warga yang tidak memiliki persuratan atau kartu identitas. Tetapi, selain itu juga ikut 
menyentuh bidang perdagangan atau ekonomi, terutama bagi warga di daerah perbatasan. Hal 
lain juga, persoalan ini sangat mungkin merembet ke permasalahan strategis, terutama 
menyangkut alur distribusi obat-obatan terlarang dan terorisme yang berpotensi menjadi 
masalah keamanan nasional bahkan global-regional.

III. PERDAGANGAN TRADISIONAL DI BORDER CROSSING AREA

Warga di daerah perbatasan diperbolehkan melakukan aktivitas lintas-batas adalah 

236

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan 



mereka yang minimal lima tahun tinggal menetap atau menjadi warga penduduk di delapan 
wilayah yang sudah ditentukan, yaitu empat wilayah di Filipina dan empat wilayah lainnya di 
Indonesia. Alasan bepergian adalah untuk kepentingan niaga dan atau mengunjungi keluarga, 
melaksanakan ibadah keagamaan, dan bertamasya. Mereka mendapat kesempatan untuk 
menetap selama 59 hari. Pada 16 September 1965, sebuah dokumen bernama: Joint Directives 
and Guidelines on the Implementation of the Immigration Agreement on Repatriation and 
Border Crossing Arrangement Between Republic of Indonesia and the Republic of the 
Philippines, disepakati di Manila. Selain aturan mobilitas pelintas batas antarnegara, juga 
diatur jumlah dan nilai barang yang dibawa para pelintas batas yakni barang-barang 
kebutuhan pokok hidup dengan nilai di bawah 500 pesos Filipina bagi setiap orang, dan 
sebuah perahu motor yang disebut “kompit” tidak boleh membawa barang kebutuhan pokok 
yang nilainya lebih dari nilai dimaksud. Perahu dan kapal motor yang diizinkan berukuran 

3tonasenya dibatasi dan tidak boleh melebihi 200 m . 

A. Para Pelintas Batas: Strategi Perdagangan

Memahami gerak mobilitas para pelintas batas kini sangat terbantu dengan sistem 
pencatatan dan pendokumentasian bagian Pelayanan Lintas Batas Kantor Kecamatan 
Kepulauan Marore. Dokumen pencatatan yang dipilah atas dua buku register yaitu Buku 
Register Pelintas Batas yang masuk ke wilayah Indonesia dan Buku Register Pelintas Batas 
yang keluar wilayah Indonesia tidak hanya mencatat tanggal masuk dan keluar tetapi juga asal 
atau alamat si pelintas batas, identitas kewarganegaraan pelintas batas, tujuan bepergian, jenis 
fasilitas yang digunakan melaut, dan lamanya mereka menetap. Dokumen tersebut dapat 
ditelusuri hingga tahun 2006. Untuk mendapatkan gambaran tentang gerak mobilitas yang 
terekam dalam catatan pelintas batas, di sini akan disajikan data pelintas batas yang terekam 
sepanjang tahun 2011. Menurut catatan tersebut, total pelintas batas sebanyak 1.219 jiwa, 
dengan pelintas masuk tercatat sebanyak 592 jiwa dan pelintas keluar sebanyak 627 jiwa. 
Total alat angkut yaitu perahu jenis pumpboat dan kapal motor sebanyak 195 buah. Ada 
pelintas batas yang datang sendirian dengan pumpboat dan terbanyak terjadi tanggal 16 
Agustus 2011sebanyak 39 jiwa yang semuanya warga Filipina. Meskipun jumlah terbesar dari 
pelintas batas ini tujuannya terpusat di Pulau Marore dan Pulau Matutuang, sebagiannya 
tersebar hingga ke daratan Pulau Sangir Besar. Tujuan utama para pelintas batas pada tahun 
2011 adalah Pulau Marore, Matutuang, Kawio, Manipa dan daratan Pulau Sangihe Besar 
tergambar dalam tabel berikut :

Tabel 1. Tujuan dan Sebaran Pelintas Batas Check Point Marore 2011

Pulau

No Tujuan Marore Matutuang Kawio Manipa dan 
Sangihe Besar

1 Warga …. berkunjung ke Filipina 123 109 25 43

2 Warga Filipina berkunjung ke …. 120 45 13 57

3 Warga Sangihe yang di Filipina 14 21 6 35
berkunjung ke ….

Jumlah 257 165 44 135

Persentase (43,4%) (27,8%) (7,4%) (21,4%)

Sumber : Diolah dari Dokumen Layanan Lintas Batas Kantor Kecamatan Marore

Tidak hanya para pelintas batas yang diwajibkan memiliki kartu pelintas batas seperti 
pada gambar di atas, tetapi juga para awak perahu motor yang melakukan perjalanan melintasi 
batas antardua negara. Tanpa memiliki dokumen-dokumen di atas dianggap sebagai pelintas 

237

Indonesia-Filipina (Pristiwanto)



batas ilegal atau penyelundup. Untuk mendapatkan dokumen pelintas batas, persyaratannya 
adalah warga atau penduduk yang memiliki kartu tanda penduduk warga yang menetap di 
pulau-pulau yang berada di wilayah yang ditentukan dalam Perjanjian Lintas Batas. Kartu 
tanda pelintas batas sebelum berangkat harus mendapat pengesahan dari pihak imigrasi dan 
ketika tiba di tempat tujuan melaporkannya ke pos imigrasi dan Layanan Lintas Batas.

Selain kartu pelintas batas yang dimiliki secara individual maupun para awak perahu, ada 
juga daftar pemegang kartu lintas batas awak perahu yang harus disertakan sebagai dokumen 
perahu atau kapal motor yang digunakan. Dalam daftar tersebut jumlah pengikut termasuk 
anak-anak yang belum memiliki kartu pelintas batas dicantumkan.

Dari sisi dokumen, para pelintas batas diizinkan bepergian ke tempat yang berada di 
wilayah Perjanjian Lintas Batas. Begitu pula dengan barang bawaan yang dibolehkan 
terutama bahan makanan pokok sesuai nilai yang ditentukan termasuk pada kategori legal. 
Namun ditemukan sejumlah barang seperti minuman beralkohol yang mereka bawa dan 
diperdagangkan. Barang-barang seperti ini bisa lolos dari pengawasan petugas karena 
dikemas bersama bahan kebutuhan pokok.

Kecenderungan membawa minuman beralkohol dari wilayah Filipina memasuki 
wilayah Indonesia hanya dilakukan oleh beberapa pelintas batas terutama yang berasal dari 
desa Tinakareng Pulau Nanedakele. Nama-nama mereka dapat dilacak dalam dokumen 
pelintas batas, terindikasi lewat intensitas bepergian baik di wilayah Lintas Batas maupun di 
wilayah Kabupaten Kepulauan Sangihe. Sejauh penelusuran, barang-barang tersebut dapat 
ditemukan tidak hanya di Desa Tinakareng, atau juga di kompleks pertokoan dan pasar di Kota 
Petta, Tabukan Utara, tetapi juga ditemukan di beberapa tempat di Kota Tahuna. Alasan 
memperjualbelikan minuman beralkohol ini ialah “barang-koleksi” berupa kemasan 
minuman beralkohol dalam botol-botol kecil atau miniatur dari kemasan sebenarnya. Isi 
“barang koleksi” ini berkisar antara 50100 ml., tergantung pada bentuk botol kemasannya. 
Selain kemasan “barang koleksi' juga tersedia kemasan untuk dikonsumsi. Untuk 
mendapatkannya, memerlukan pendekatan khusus atau ada orang yang menjamin si penjual 
bahwa pembeli yang dia bawa bukanlah aparat penegak hukum. Barang-barang yang 
diperjualbelikan secara sembunyi-sembunyi adalah jenis minuman beralkohol seperti 
digambar dibawah ini (Ulaen, 2012: 118-126).

Foto 1. Barang bawaan pelintas yang diperjualbelikan sembunyi-sembunyi
Sumber : Foto koleksi pristiwanto

Beberapa jenis barang yang berasal dari Filipina dijual di Sangihe seperti bahan untuk 
pembuatan perahu dan barang pecah belah dan umumnya masyarakat membeli serta 
menggunakan barang tersebut. Hal ini disebabkan karena kualitas dari barang tersebut dan 
mudah didapat. Sedangkan jumlah jenis barang, terlihat bahwa masih sangat kecil yang 

238

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan 



dibawa keluar dari Indonesia jika dibandingkan dengan jumlah barang yang masuk dari 
Filipina dan beredar baik di Sangihe dan Talaud maupun di Manado. Kalau diamati lebih 
seksama bahwa barang-barang yang berasal dari Filipina tidak semuanya hasil produk 
industri besar, tetapi terdapat pula hasil industri kerajinan dari masyarakatnya, sedangkan 
barang-barang yang berasal dari Indonesia seluruhnya adalah hasil produk industri.

Barang-barang kebutuhan yang umumnya dibawa oleh nelayan adalah perlengkapan 
melaut, mulai dari papan kayu lapis bahan baku pembuatan pambut, lem perekat, paku 
tembaga, hingga beragam ukuran alat pancing seperti tali nilon, mata kail, dan umpan-umpan 
buatan. Kebutuhan pokok seperti beras tidak menjadi prioritas lagi seperti dahulu karena 
selain harganya lebih mahal dari harga beras di tanah air, juga sudah tersedia jatah beras raskin 
untuk daerah perbatasan.

Barang bawaan pelintas batas yang memiliki nilai jual dan diperdagangkan di Toko 
Gaisano di Jalan Kota Tahuna Kabupaten Kepulauan Sangihe seperti uraian berikut:

a. Barang bawaan pelintas yang diperdagangkan dari Filipina ke Indonesia 

1). Barang-barang keperluan rumah tangga yang mempunyai nilai jual dan 
diperdagangkan: misalnya sapu, rak piring, tikar, pembersih kaca, sandal jepit 
berbagai ukuran dan merk, sepatu, manik-manik, rantang, termos, barang pecah belah 
seperti gelas, piring, guci, panci, wajan, payung, karpet, tempat setrika, souvenir (vas 
bunga), pot, dan vas bunga, lampu hiasan, kosmetik, senter, Hiasan dari kerang 
berbentuk hewan, burung dari ikan, kap lampu dari kerang dan kulit mutiara, coca cola, 
plastik mat (tikar plastik), banic (tikar plastik biasa), kaldero (periuk nasi), calahai 
(periuk goreng), gitar, blanket (selimut tebal), cooking pot, gloro, sandal rambo, hiasan 
dinding dari kerang, bambu dan kain, minyak wangi, minuman sprite, fanta, ayam 
filipina dan sebagainya.

2). Produk untuk pembuatan perahu : tripleks (plywood khusus tahan air), lagaran 
(Sanggut), tiner (minyak cat), paint (cat), epory (lem kayu), short paint, spous, jaring 
nylon, gloth bruch, lation housty, aloe vera shampoo, skim glow, borong (ubin), paku 
anti karat, besi tipis, stainless, paku, cat, dumpul, umpan ikan.

3). Kategori bawaan berbahaya seperti: minuman beralkohol, petasan, senjata, mercury 
dan sianida, narkoba, satwa terlindung.

b. Barang bawaan pelintas yang diperdagangkan dari Indonesia ke Filipina berupa. Ikan Tuna 
dan hasil laut lainnya, kopra, pala, cengkih, sabun cuci, rokok kretek berbagai merek.

Barang-barang yang diizinkan untuk masuk dan keluar daerah perbatasan yang 
dikategorikan sebagai barang bawaan untuk keperluan hidup sehari-hari, dan dapat 
diperdagangkan jika nilainya melebihi 500 Pesos, maka dikenakan tax 10 persen.

Foto 2. Barang bawaan pelintas yang diperjualbelikan di toko Gaisano di Tahuna
Sumber : Foto koleksi pristiwanto

239

Indonesia-Filipina (Pristiwanto)



Dari jenis barang bawaan tersebut di atas menunjukkan bahwa sebagian besar barang-
barang tersebut bukan untuk digunakan sendiri tetapi untuk diperdagangan. Barang-barang 
berupa hasil pertanian pada akhir-akhir ini jarang ditemukan, ada warga masyarakat di 
perbatasan Indonesia yang menjualnya atau menukar (barter) dengan barang kebutuhan 
lainnya dari Filipina bagian selatan. 

Dari latar jenis kelamin, tampak bahwa pelintas batas pria jauh lebih banyak jika 
dibandingkan dengan kaum wanita, kecuali pelintas batas dari Marore. Pada tahun 2011 
jumlah pelintas batas asal Marore yang kembali ke kampung halamannya seperti sudah 
dikemukakan di atas sebanyak 123 orang. Kaum pria sebanyak 70 orang atau 58% dan kaum 
wanita 53 orang atau 42 %. Begitu pula halnya dengan warga Filipina yang berkunjung ke 
Pulau Marore pada tahun yang sama sebanyak 113 orang atau 94 % kaum priadan 7 orang atau 
6 % kaum wanita. Hal menarik adalah jumlah warga Sangihe penduduk Filipina yang 
berkunjung baik ke Marore, Matutuang dan Kawio, hanya terdiri dari kaum pria. 

Kecenderungan pelintas batas memilih waktu bepergian menunjukkan hubungannya 
dengan cuaca, seperti diketahui bahwa pada Bulan April hingga awal Bulan Juni adalah 
musim tenang. Begitu pula halnya dengan periode pancaroba pada Bulan Agustus dan antara 
Bulan Oktober dan Nopember. Pada masa-masa itu, jumlah pelintas batas meningkat hingga 
kisaran 80 sampai 90 orang dengan menggunakan fuso perahu berukuran besar serta 
menggunakan perahu berukuran kecil (pumpboat).

Dalam hal persentase pelintas batas, seperti telah diungkapkan di atas bahwa tiga pulau di 
wilayah Kecamatan Marore yakni Pulau Marore, Matutuang dan Kawio memiliki persentase 
tertinggi sedangkan penduduk di Pulau Manipa, Bukide persentasenya rendah. Ini tidak dapat 
diartikan bahwa intensitas pelintas batas warga Marore, tinggi. Jika diperbandingkan dengan 
data dalam buku register pelintas keluar, maka warga Marore menggunakan waktu-tinggal 
sesuai izin yakni 59 hari kemudian kembali ke kampung halamannya. Dalam daftar tersebut 
ditemukan nama-nama warga Tinakareng yang lebih sering melakukan kegiatan melintasi 
batas. Ada yang namanya ditemukan hampir setiap bulan melakukan kegiatan melintasi batas. 
Hal ini mengindikasikan bahwa kepergiannya bukan semata untuk kunjungan keluarga, 
melainkan untuk berniaga.

Foto 3. Fuso dan Pumpboat Pelintas melakukan bongkar muatan
Sumber : Foto koleksi pristiwanto

Berdasarkan penelitian lapangan tahun 2012, Marore, Tinakareng dan Petta di 
Kecamatan Tabukan Utara, pada saat itu tidak terlihat lagi sebagai tempat transaksi jual beli 
produk-produk asal Filipina. Pulau Marore hanya sebatas pengurusan lintas batas bagi para 
pelintas yang ingin dan berkunjung ke Filipina, sementara di Petta Kecamatan Tabukan Utara, 
dalam selang waktu sepuluh tahun terjadi perubahan dimana tahun 2002 banyak para 
pedagang yang menjajakan produk asal Filipina dan sekarang ini barang Filipina langsung 
masuk ke Tahuna Ibukota Kabupaten Kepulauan Sangihe.

240

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan 



B. Catatan Lapangan: Dinamika Perdagangan Tradisional Lintas Batas

Persetujuan lintas batas (Border Crossing Agreement) sudah berjalan selama kurang 
lebih 38 tahun ternyata belum dapat memenuhi harapan yang diinginkan warga setempat yaitu 
mengangkat kesejahteraan hidup masyarakat terutama pelintas batas yang selama ini menjadi 
pelaku. Dinamika wilayah perbatasan (border area) di Pos Lintas Batas Pulau Marore kurang 
mendukung keberhasilan pelaksanaan Border Crossing Agreement dan Border Trade 
Agreement dikarenakan terlalu banyak pungutan liar yang tidak semestinya. Sehingga 
penduduk bermodal usaha kecil tidak dapat bersaing dengan pengusaha Filipina Selatan 
dalam perdagangan tradisional.

Akibat keadaan tersebut, terjadilah perdagangan ilegal antara pengusaha atau pedagang 
asal Filipina Selatan dengan yang berasal dari Sangihe Besar dan pulau-pulau lainnya di luar 
border area. Ini dilakukan untuk menghindari pemeriksaan dari Pos Lintas Batas dan 
Pungutan Bea 10% dari barang dagangan yang nilainya melebihi 250 US $. Sebaliknya 
masyarakat yang berada di lokasi border area dilarang memasarkan barang-barang asal 
Filipina Selatan di Pasar Petta atau Tahuna. Ini menimbulkan kecemburuan dan keresahan 
bagi masyarakat di pulau-pulau tersebut. Disisi lain, dengan alasan kerjasama regional BIMP-
EAGA (Brunei Indonesia-Malaysia-Filipina East Asean Growth Area) maka pengusaha di 
Manado dan Bitung dengan leluasa membawa barang dagangan dari General Santos ke 
Manado dan Bitung dalam jumlah besar. Sebaliknya, pengusaha asal Filipina Selatan dapat 
membeli barang dari Manado dan Bitung untuk dibawa ke negaranya. Hal tersebut diperkuat 
dengan kutipan wawancara dengan Kepala Badan Pengelola Perbatasan Kabupaten 
Kepulauan sebagai berikut :

“Penyelundupan itu bukan di dalam, penyelundupan itu ada di garis batas, pada saat 
itu selundupan konsep yang kita bahas ini. Dan kalau ada diluar ditangkap dan jadi 
obyek aparat. Dan kami tidak begitu memperhatikan karena ini semua adalah ilegal. 
Sepanjang peraturan /dokumennya masih ilegal barang tetap ilegal, tetapi 
seharusnya barang ketika masuk kecuali rokok dan minuman keras, kalau rokok 
cukai yang tidak boleh diantarpulaukan dan minuman keras memang dilarang 
kenapa yang lain-lain malah dipersulit, dan mesti aparat juga memahami aturan 
yang berlaku, sebenarnya di kecamatan tidak mempunyai wewenang atau urusan 
tentang barang-barang asing karena sebenarnya yang mempunyai kewenangan 
adalah bea cukai bukan polisi, polisi bergerak ketika bea cukai lapor, atau bea cukai 
tidak tahu mereka tangkap dan diserahkan ke bea cukai bukan ditangani sendiri, 
karena yang tahu barang-barang eksport import gelap itu adalah bea cukai bukan 
polisi. Personil BCA ada 5 yaitu, camat BCA sebagai koordinator, Perwakilan 
Filipina, Pos AL, Bea cukai, Imigrasi....... Makanya kita akan tata dengan 
kepmendagri no 18, dan di Marore dan Miangas adalah kecamatan unik ada tiga 
belas instansi yang ada di sana. Ketika ada pelintas masuk mereka harus lapor ke 5 
instansi yang berwenang tetapi selebihnya 8 pos mereka juga harus lalui, yang akan 
memberatkan mereka. Maka para pelintas sampai ikuti pintu samping yang hanya 
diprediksikan ditangkap sekali atau dua dan keuntungan lebih banyak 
didapatkannya. Dan didaerah kami sangat dirugikan dengan pemberitaan tentang 
jalur perdagangan senjata ilegal, teroris, napza dll”. (Wawancara: Imanuel Ph. 
Makahanap di Tahuna, Mei 2013).

Pungutan pajak 10% yang seharusnya dikenakan dari barang-barang bawaan yang masuk 
dan keluar Indonesia, pada kenyataannya oleh petugas BCA di Pos Mabila Filipina Selatan 
juga mengenakan pungutan bea terhadap barang yang masuk dan keluar. Ini termasuk biaya 
pengurusan surat-surat dari Filipina serta surat jalan, border card dan lainnya yang dirasakan 
terlalu berat oleh penduduk yang sebagian besar berpenghasilan rendah. Padahal keperluan 
kunjungan hanya bersifat kunjungan keluarga (family visit). Apalagi, pengurusan surat-surat 
untuk kembali ke Indonesia memerlukan biaya tambahan. Ditambah semua persyaratan harus 
melalui konsulat Republik Indonesia di Davao. Hal ini mengakibatkan masyarakat yang 
berada di daerah perbatasan Indonesia dan Filipina Selatan cenderung keluar-masuk wilayah 

241

Indonesia-Filipina (Pristiwanto)



antar negara secara ilegal.Ini dipandang dari aspek ketahanan nasional dikuatirkan akan 
menimbulkan kerawanan yang bukan hanya dalam aspek keamanan tetapi juga dalam aspek 
yang lain. Kutipan wawancara tentang indikasi kerawanan keamanan tergambar dengan 
informan di Kampung Nanedakele sebagai berikut :

“Kami heran dengan pemberitaan koran tentang penyelundupan ditujukan pada 
kami padahal kami tidak menyelundup apa-apa, yang sebenarnya penyelundup 
adalah orang Tahuna bahkan ada yang dari Bitung atau Manado, gimana mau 
menyelundup untuk urusan minyak saja kami harus antri berjam-jam. Orang 
Filipina sekarang ini di Pasar Towo Tahuna itu banyak, orang Filipina tidak boleh 
masuk, itu menjadi kecemburuan kami, kecuali kami yang boleh mondar-mandir di 
wilayah kami ini. Kami juga heran kenapa mereka dibebaskan padahal ada aturan 
yang jelas lo, bahkan sekarang banyak pengusaha orang cina yang pegang kapal 
nelayan Filipina”.“Kami ingin seperti dulu, dimana perdagangan dipusatkan di 
kepulauan bukan didaratan, kami inginkan orang Petta atau Tahuna yang beli ke sini 
bukannya mereka masuk langsung ke Tahuna, dan itulah yang sekarang sudah 
hilang, dulu kami yang atur semuanya sekarang mereka yang memiliki modal besar 
yang bisa mengatur kami (Wawancara: Achmad Biontaher di Pulau Nanusa, Mei 
2013)

Harapan masyarakat untuk ditertibkannya jalur lintas batas oleh masyarakat di Pulau 
Nusa dengan alasan setiap kali pemberitaan surat kabar bahwa di Tinakareng adalah jalur 
penyelundup dan teroris yang dari dan mau ke Filipina. Hal tersebut dengan tertangkapnya 
Adrian Ali (terduga teroris pengemboman Pangandaran) seperti kutipan Forum Group 
Diskusi bahwa jalur lintas batas dipakai oleh sebagian orang yang terindikasi teroris untuk 
melintas batas ke Filipina sebagai berikut : 

“Di polres aja tidak tahu kalau dia itu adalah Adrian Ali…awal ceritanya begini 
…waktu hari pasar, kan ramai…. kita disebelah, torang ada tiga,…ada perahu dia 
mundur rencananya mau menumpang di fuso…untuk ke Filipina, dari masuk dan 
keluar… dari situ saya curiga…. Setelah hari pasar lewat baru masuk ke tempat ada 
orang… saya tanya mau kemana bapak ?,,,,,, ndak cuma bajual.. biasanya orang ini 
memberikan ceramah waktu bulan puasa….saya tanya lagi.. kemana so? Di 
Tinakareng banyak masyarakat..mana so Tinakareng.. Kenapa orang ini… Saya 
bilang bajual jo disini kalau bajual… lihat dulu keadaan …. katanya… depe teman-
teman datang dan mereka tengok kelaut. Saya tengok mereka merungkuk di batu…. 
dan main-main air laut… saya tambah curiga… habis itu si “Adrian Ali” balik 
kemari. Dan bilang kita mau balik ke Petta. Saya jawab… nanti kita antar ke 
Tinakareng. Dan dia jawab kita ndak tau itu Tinakareng …. Saya pikir ini orang 
ndak betul… kong dia bilang berapa mau bacarter dari sini,…. kalau bacarter 
biasanya paling kurang Rp.125.000. ….. hu' trus dia bilang torang biasanya dari 
sana Rp. 25.000…. saya bilang sapa pe perahu' ngoni pe perahu'''' pas kita lihat 
yang satu jono pe adik…. Jono itu di Petta dicurigai….. kong… so balaing dorang 
itu.. trus dia bilang cari jo perahu… kita so baron…. ndak ada yang antar ee.. 
rupanya orang ini pelarian …. trus kita panggil pala.. trus pala' bilang so melapor 
disini… blum… mesti melapor bila disini.. kalau dari Manado mesti melapor.. 
terlihat satunya totofore.. trus kita bilang kita mau mengail.. ndak… antar jo torang 
ini.. trus berapa ? mereka tanya.. saya jawab. 200 rb.. dia jawab 170 boleh…. Kita 
bilang nyandak… oooo antar jo 200 … trus kita bilang kita mau mengail dulu… 
cepat eee….trus kita datang disini bawa hansip dan opolao, trus mereka bapamit… 
disana mereka langsung gemeteran trus torang lapor ke polres….torang bawa 
disini baru polres yang ambil. Dorang pe tas banyak sekali ….isi tas gula merah, 
terasi banyak skali dan buku-buku dan tanda tangan palsu… saya tanya polisi.. gula 
merah untuk apa? kalau gula merah untuk gas…dan terasi untuk racun… trus 
besoknya kita langsung dipanggil untuk ke polres minta data-data, yang seleknya… 
mereka biarkan kita begitu saja….Ndak dijamin misalnya uang otto, makan 
dibiarkan begitu saja…. Ndak ada ucapan terima kasih.

Artinya 

“Di polres aja tidak tahu kalau salah satu dari mereka adalah Adrian Ali…awal 
ceritanya begini …waktu hari pasar yang biasanya ramai saya ada disitu, mereka ada 

242

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan 



tiga orang dekat perahu lalu salah satu dari mereka mundur. Rencananya mau 
menumpang perahu fuso untuk ke Filipina, gelagatnya masuk dan keluar pasar, dari 
situ saya curiga…. Setelah hari pasar selesai, mereka mencari orang… saya tanya 
mau kemana bapak?,,,, saya cuma berjualan.. biasanya orang ini memberikan 
ceramah waktu bulan puasa…. saya tanya lagi.. mau kemana? dijawab : ke Desa 
Tinakareng banyak masyarakat, mana itu Tinakareng. Curiga saya dengan orang 
ini… Saya bilang kalau berjualan disini silakan berjualan… lihat dulu keadaan, 
katanya… dan teman-temannya datang dan mereka melihat kelaut lepas. Saya lihat 
mereka merungkuk di batu dan main-main air laut… saya tambah curiga… habis itu 
si “Adrian Ali” balik ke saya. Dan bilang kami semua mau balik aja dan tidak jadi ke 
Tinakareng. Saya jawab… nanti saya antar ke Desa Tinakareng. Dan mereka jawab 
kami tidak tahu itu Desa Tinakareng dimana ?… tambah curiga saya... terus dia 
bilang berapa kalau sewa dari sini ke Desa Tinakareng,…. kalau calter perahu 
biasanya paling kurang Rp.125.000, trus dia jawab kami biasanya ke sana Rp. 
25.000…. saya bilang itu perahu apa punyamu kalau dengan harga itu… kita kenal 
dari mereka yang satu adiknya jono …. Jono itu di Desa Petta dicurigai….trus dia 
bilang cari aja perahu… kami sudah keliling ndak ada yang antar… rupanya orang 
ini pelarian kecurigaan saya..trus saya panggil ketua RT.. trus ketua RT bilang sama 
mereka sudah melapor kalau disini… belum jawabnya. mesti melapor bila disini.. 
kalau dari Manado mesti melapor.. terlihat satunya gemeteran….. waktu mereka 
tanya jawab dengan ketua RT.. saya bilang mau mengail.. antar saja kami ini.. berapa 
? mereka tanya.. saya jawab. 200.000.. mereka jawab 170.000 boleh…. Kita bilang 
tidak… oooo antar saja 200.000 … trus saya bilang saya mau mengail dulu… cepat 
eee….trus saya datang dengan hansip dan kepala desa, maka ditangkaplah mereka 
dan diserahkan ke polres….. setelah diperiksa ternyata tas mereka banyak sekali 
berisi gula merah, terasi dan buku-buku serta tanda tangan palsu… saya tanya 
polisi.. gula merah untuk apa? kalau gula merah untuk gas…dan terasi untuk 
racun… terus besoknya saya dipanggil polres untuk mintai data-data, sialnya… 
mereka biarkan saya begitu saja…. tidak dijamin misalnya uang kendaraan, 
makanpun dibiarkan begitu saja…. “tidak ada ucapan terima kasih itu polisi pada 
masyarakat”.

Letak geografis Pos Lintas Batas Marore sangat terpencil serta terbatas dalam sarana 
transportasi dan komunikasi. Ini seringkali menyebabkan lemahnya kendali pengawasan dan 
pembinaan wilayah, baik dari pemerintah kecamatan maupun pemerintah kabupaten di satu 
pihak dan pembinaan institusional dari Border Crossing Comitte terhadap petugas Pos Lintas 
Batas. Selain faktor geografis, petugas yang berada di Pos Marore belum didukung sarana 
memadai untuk tugas pengawasan terhadap keluar masuknya orang dan barang secara ilegal, 
termasuk aktivitas nelayan asing (Filipina) yang sering melakukan penangkapan ikan di 
perairan sekitar Pulau Marore.

Kurangnya pemahaman oknum yang bertugas di Pos Lintas Batas yang berada di wilayah 
Sangihe tentang peraturan mengenai Border Crossing Agreement dan Border Trade 
Agreement yang terbatas dan kurang terjalinnya koordinasi antara petugas Pos Lintas batas 
dengan instansi lainnya yang bertugas di Marore dalam penanganan lintas batas. Disinyalir 
adanya praktek pemerasan terhadap pelintas batas yang memanfaatkan peluang Border Trade 
Agreement dengan pajak yang melebihi ketentuan dari barang yang keluar maupun masuk 
wilayah Indonesia telah mendorong keluar masuknya orang dan barang tanpa melalui Pos 
Lintas Batas. 

IV. PENUTUP

A. Kesimpulan

Sejak tahun 1957 Pemerintah Republik Filipina dan Pemerintah Republik Indonesia 
sepakat menanda tangani perjanjian yang mengatur para pelintas batas serta warga yang 
menetap tanpa dokumen resmi, serta peredaran barang bawaan dalam jumlah yang terbatas. 

243

Indonesia-Filipina (Pristiwanto)



Dalam batas-batas tertentu, di wilayah Border Crossing Aggrement barang bawaan yang 
tercatat sebagai barang legal beredar tanpa persoalan. Namun, setelah melewati batas wilayah 
lintas batas, maka status barang-barang tadi menjadi ilegal.

Masalahnya, ditemukan fakta lapangan bahwa oleh beberapa oknum, ketentuan 
pungutan pajak atas barang bawaan para pelintas batas serta keperluan lintas batas lainnya 
sering dijadikan alasan untuk melakukan pungutan liar kepada warga lokal, yang seringkali 
berpenghasilan terbatas. Pada sisi lain, aktivitas perdagangan lintas batas yang berorientasi 
untuk memasok barang-barang perdagangan ke daerah-daerah pusat kecamatan dan 
kabupaten dan bukan berpusat di pulau-pulau kecil sekitar garis perbatasan telah 
menguntungkan pengusaha bermodal besar serta ditenggarai terjadi banyak penyelewengan 
dalam pungutan pajak, bea cukai dan dalam kelebihan kuantitas barang dagangan.

Berdasar kondisi ini masyarakat berkeinginan agar wilayah pulau-pulau kecil di 
perbatasan dikembalikan status border-areanya sebagai kawasan perdagangan tradisional. 
Harapan masyarakat untuk agar para pelintas hanya sampai di Pulau Nusa Tabukan atau 
Bukide saja sesuai batas-batas perjanjian Lintas Batas. Kemudian barang-barang pelintas 
dibawa keluar border area oleh warga perbatasan. Harapan masyarakat termasuk juga 
dibentuk peraturan daerah untuk melegalkan barang bawaan pelintas dengan aturan yang jelas 
supaya menghindari potensi penggunaan celah-celah serta praktek penyelundupan barang.

Sementara itu, disamping aktivitas perdagangan di wilayah perbatasan, hal yang 
kemudian menjadi penting dari sudut pandang ketahanan dan keamanan nasional, ditemukan 
bahwa jalur para pelintas batas di Border Crossing Area antara Indonesia dan Filipina disusupi 
mereka yang tidak bertanggung jawab seperti menjadi jalur trafficking in person, melakukan 
mobilitas warga yang terindikasi teroris, membawa senjata api, narkoba dan barang 
berbahaya lainnya.

Didasarkan pada uraian diatas, maka persoalan masyarakat di daerah perbatasan haruslah 
menjadi perhatian serius baik secara akademik untuk pengembangan dan dari sudut pandang 
pengambilan kebijakan agar berbagai aspek kehidupan menjadi lebih berkembang. Dalam 
kasus ini, terlebih khusus di daerah wilayah Kepulauan Sangihe. Ini dikarenakan wilayah ini 
sangat rapuh dan rentan terjadinya berbagai aktivitas ilegal, justru karena ini merupakan 
wilayah perbatasan laut dan bukan darat, sehingga menjadi lebih sulit untuk diawasi. 

B. Saran

Prinsip pengembangan daerah perbatasan sebagai “beranda depan” sebuah negara, 
merupakan pilihan utama. Menjadi beranda-depan berarti menjadikannya sebagai cerminan 
tingkat kemajuan pembangunan bangsa di mata negara tetangga. Peningkatan taraf hidup 
warga di daerah perbatasan tidak harus ditempuh dengan cara mengubah pola hidupnya, tetapi 
memampukan mereka tanpa harus meninggalkan kebiasaan serta potensi yang ada. 
Keterbatasan jaringan transportasi merupakan persoalan yang tidak sekedar dijawab dengan 
perbaikan dan perluasan jaringan transportasi laut, tetapi juga mengupayakan peningkatan 
ketahanan pangan di masa-masa alam kurang bersahabat dengan operasi transportasi laut. 
Ketahanan pangan tidak harus dipecahkan dengan pengadaan depot beras, melainkan 
pengembangan potensi lokal dengan sentuhan teknologi tepat guna. 

Persoalan batas wilayah laut, serta pemecahan berbagai permasalahan yang dihadapi 
antar dua negara bertetangga kiranya mendapat perhatian yang lebih serius, tanpa merugikan 
salah satu pihak. Penyelesaian masalah yang ada kiranya didasarkan pada semangat ASEAN, 
serta memanfaatkan forum kerjasama yang sudah ada, semisal BCA, BIMP-EAGA, dan 
sebagainya.

244

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246Permasalahan Perdagangan Lintas Batas di Wilayah Perbatasan 



Perlu diterbitkan peraturan daerah untuk mengikat bagi seluruh komponen masyarakat 
perbatasan, dengan mempertimbangkan perdagangan tradisional di wilayah border crossing 
aggrement sebagai acuan dalam pemberdayaan masyarakat perbatasan. Kebijakan 
penindakan, pengawasan yang diperketat di kawasan perbatasan selama ini memang ada 
manfaatnya namun dengan kondisi tersebut menyebabkan kawasan perbatasan semakin 
“dipencilkan, ditertinggalkan” karena penerapan kebijakan Pemerintah Pusat yang hanya 
bersifat reaktif, simptomatik dan cenderung tidak menyentuh akar masalah.

Sebagai kawasan perbatasan pada hakekatnya budaya daerah yang dimiliki masyarakat 
dinilai sangat efektif berperan sebagai daya tangkal yang mampu memberikan kontribusi 
signifikan bagi upaya pengawasan dan stabilitas di daerah. Budaya daerah yang dilestarikan 
dan sekaligus merupakan cermin jati diri serta “platform” masyarakat adat Sangihe, 
diharapkan dapat berperan sebagai sabuk pengaman yang efektif bagi masuknya berbagai 
pengaruh eksternal yang berdampak negatif terhadap masyarakat di kawasan 
perbatasan.Sejumlah implementasi nilai-nilai budaya daerah menjadi alat perekat, pemersatu 
dan sekaligus filter bagi pengaruh budaya yang berasal luar dan adanya kearifan lokal yang 
sejak turun temurun dijaga dan dipelihara masyarakat adat, bermakna strategi dalam menguji 
berbagai bentuk perubahan nilai yang terjadi.

DAFTAR PUSTAKA

Bagong, S. & Sutinah (ED)., 2008. Metode Penelitian Sosial : Berbagai Pendekatan 
Alternatif Jakarta : Kencana.

Dokumen Layanan Lintas Batas Kantor Kecamatan Marore.
Hayase, S., Domingo M. Mon, Alex J. Ulaen, 1999. Silsilah/Tarsilas (Genealogies) and 

Historical Narratives in Sarangani Bay and Davao Gulf, South Mindanao, 
Philippines, and Sangihe-Talaud Islands, North Sulawesi, Indoensia CSEAS-Kyoto 
University.

Horstmann, A., 2002. Incorporation and Resistance: Border-Crossings and Social 
Transformation in Southeast Asia. Jurnal Antropologi Indonesia Vol. XXVI, No. 67, 
January-April 2002 ISSN 1693-167x.

Lapian, A. B., 2009. Orang Laut-Bajak Laut-Raja Laut: Sejarah Kawasan Laut Sulawesi 
Abad XIX. Jakarta. Cetakan kedua : Komunitas Bambu.

Moleong, L. J., 2013. Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi, Penerbit PT Remaja 
Rosdakarya.

Pristiwanto, at al., 2013. Legal di Marore Ilegal di Tahuna (Kajian Atas Peredaran Barang di 
Wilayah Lintas Batas di Kabupaten Kepulauan Sangihe). Penerbit Kepel Press 
Yogyakarta.

Salindeho, W. & Pitres Sombowadile., 2008. Kawasan Sangihe-Talaud-Sitaro: Daerah 
Perbatasan Keterbatasan Pembatasan. Puspad Jogja, 2008. 

Suharjo, S., at al., 2002. Marore Suatu Kampung di Wilayah Perbatasan. Balai Kajian Sejarah 
dan Nilai Tradisional manado, editor Helmi Aswan.

Tirtosudarmo, R., 2002. Tentang Perbatasan dan Studi Perbatasan: Sebuah Pengantar. Jurnal 
Antropologi Indonesia Vol. XXVI, No. 67, January-April 2002 ISSN 1693-167x.

Ulaen, A. J., 2003. Nusa Utara - dari lintasan niaga ke daerah perbatasan. Jakarta: Pustaka 
Sinar Harapan.

Ulaen, A. J., at al., 2012. Studi Tentang Sosial Budaya Masyarakat Daerah Perbatasan : Studi 
Kasus Masyarakat Pulau Marore. Penerbit Kepel Press Yogyakarta.

Wadley, R. L., 2002. Border Studies Beyond Indonesia: A Comparative Perspective. 
Antropologi Indonesia Vol. XXVI, No. 67, January-April 2002 ISSN 1693-167x.

245

Indonesia-Filipina (Pristiwanto)



Perjanjian dan Peraturan-Peraturan :

No. 5763. Philippines and Indonesia Agreement on Immigration. Signed at Djakarta, on 4 July 
1956.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 77 Tahun 1957 tentang Persetujuan Mengenai 
Warga Negara Yang Berada Secara Tidak Sah Di Daerah Republik Indonesia Dan 
Republik Philipina.

Keputusan Presiden Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 1972 Tentang Pengesahan 
Agreement on Border Trade Between The Government of The Republik of Indonesia 
And The Government of The Republic of the Philippines.

Revised Agreement on Border Crossing Between The Republic of The Philippines And The 
Republic of Indonesia 29-30 Mei 1974.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 43 Tahun 2008 Tentang Wilayah Negara
Peraturan Menteri dalam Negeri Nomor 2 Tahun 2011 tentang Pedoman Pembentukan Badan 

Pengelola Perbatasan di Daerah Dengan Rahmat Tuhan Yang Maha Esa Menteri dalam 
Negeri.

Peraturan pemerintah Republik Indonesia Nomor 10 tahun 2012 tentang perlakuan 
kepabeanan, perpajakan, dan cukai serta tata laksana pemasukan dan pengeluaran 
barang ke dan dari serta berada di kawasan yang telah ditetapkan sebagai kawasan 
perdagangan bebas dan pelabuhan bebas.

246

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 233 - 246



Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)

DAMPAK TAMAN NASIONAL KERINCI SEBLAT TERHADAP 
MASYARAKAT DI DESA KETENONG II KECAMATAN PINANG 

BELAPIS KABUPATEN LEBONG PROVINSI BENGKULU

Rois Leonard Arios

Balai Pelestarian Nilai Budaya Padang
Jl. Raya Belimbing No. 16A Kuranji Padang

Email: rolear72@yahoo.co.id

Abstrak

Keberadaan Taman Nasional Kerinci Seblat atau disingkat TNKS secara global memberikan 
dampak positif bagi pelestarian lingkungan hidup. Namun bagi masyarakat sekitar menjadi dilematis 
antara pemenuhan kebutuhan ekonomi, kepemilikan hutan adat, dan peraturan yang melarang 
pemanfaatan hutan TNKS.. Penelitian dilakukan di Desa Ketenong II yang merupakan kawasan 
TNKS. Metode penelitian dilakukan dengan pendekatan kualitatif dan data diperoleh melalui 
wawancara, observasi, dan studi literatur. Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat dengan 
dasar hukum adat Rejang mengklaim bahwa hutan adalah hak mereka dalam memanfaatkan hutan, 
padahal pemerintah melarang dengan mengklaim bahwa hutan tersebut adalah milik negara. 
Perbedaan pemahaman maupun pelanggaran yang disengaja merupakan bentuk perlawanan 
masyarakat terhadap hak mereka dalam memanfaatkan hutan adat.

Kata kunci: hutan adat, TNKS, masyarakat adat, budaya Rejang

KERINCI SEBLAT NATIONAL PARK IMPACTON INDIGENOUS 
PEOPLE OF DESA KETENONG II KECAMATAN PINANG BELAPIS 

KABUPATEN LEBONG PROVINSI BENGKULU

Abstract

The existence of the National Park Kerinci or abbreviated TNKS a positive impact on global 
environmental preservation. Mean while for the surrounding community, it makes a dilemma between 
economic needs, indigenous forest ownership, and regulations that prohibit theuse of forests TNKS. 
The study was conducted in the village of Ketenong II, whichis an area TNKS. The research method 
used qualitative design and the data obtained through interviews, observation, and study of literature. 
The results showed that people with traditional Rejang legal basis claim that they have the right to use 
the forest, even though the government banned by claiming that the forest is state property. Differences 
in understanding and will fulviolationis a form of community resistance to their rights in the use of 
indigenous forests. 

Keywords: indigenous forests, TNKS, indigenous peoples, culture of Rejang

I. PENDAHULUAN

Kabupaten Lebong sebagian besar daerahnya berada di kawasan Taman Nasional 
Kerinci Seblat (TNKS). Berdasarkan data dari situs Departemen Kehutanan bahwa Taman 
Nasional Kerinci Seblat terletak di 4 daerah provinsi yaitu Sumatera Barat, Jambi, Bengkulu 
dan Sumatera Selatan (http://www.dephut.go.id/utama.asp). Sebagian besar kawasan taman 
nasional ini merupakan rangkaian Pegunungan Bukit Barisan Selatan di Pulau Sumatera 
bagian tengah.

Berdasarkan Surat Keputusan Menteri Pertanian No. 736/Mentan/X/1982 luas TNKS 
adalah1.484.650 Ha dan dikelola oleh Menteri Kehutanan melalui SK Menteri Kehutanan, 
N0. 192/Kpts-II/1996 dengan luas 1.368.000 ha. Luas tersebut terdiri dari:

- seluas 353.780 Ha (25,86%) terletak di Propinsi Sumatera Barat;
- seluas 422.190 Ha (30,86%) terletak di Propinsi Jambi;

Naskah masuk : 6 April 2015, revisi I : 15 Mei 2015, revisi II : 28 Mei 2015, revisi akhir : 5 Juni 2015

247



- seluas 310.910 Ha (22,73%) terletak di Propinsi Bengkulu; dan
- seluas 281.120 Ha (20,55%) terletak di Propinsi Sumatera Selatan.

Kawasan Taman Nasional Kerinci Seblat tersebar di 9 kabupaten, 43 kecamatan dan 134 
desa. Di Provinsi Bengkulu, secara administratif, wilayah Taman Nasional Kerinci Sebelat 
(TNKS) meliputi Kabupaten Bengkulu Utara 72.171 Ha, Kabupaten Mukomuko 131.341 Ha, 
Kabupaten Lebong 109.548 Ha, dan Kabupaten Rejang Lebong 27.515 Ha 
(http://cfors.wordpress.com/2008/03/14/kerusakan... ).

Berdasarkan data Badan Pusat Statistik Kabupaten Lebong tahun 2007, Kabupaten 
Lebong memiliki luas daerah 192.924 ha. Dari 192.924 ha luas wilayah tersebut, 20.777 ha 
(10,77%) merupakan kawasan hutan lindung, 111.035 ha (57,56%) adalah Taman Nasional 
Kerinci Seblat (TNKS), 3.022,15 ha (1,55%) adalah suaka alam dan hanya 58.089,45 ha 
(30,10%) yang merupakan pemukiman dan peruntukan lain. Dengan minimnya luas kawasan 
budidaya (30,10%), Kabupaten Lebong dihadapkan pada trade-off bagaimana memenuhi 
kebutuhan pembangunan di satu sisi dan upaya mempertahankan kelestarian lingkungan di 
sisi lain (Sukisno, 2009:10).

Kabupaten Lebong tidak memiliki kawasan hutan produksi. Semua lahan peruntukan 
hutan adalah hutan konservasi, berupa hutan lindung, hutan cagar alam, dan taman nasional. 
Dengan demikian masyarakat yang berada di pinggir dan dalam kawasan hutan tersebut akan 
mengalami dilema dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Sebagai masyarakat pedesaan 
yang hidup dari hasil pertanian kondisi ini menjadi masalah serius terutama tekanan 
kebutuhan masyarakat terhadap lahan pertanian yang terus meningkat seiring dengan 
pertumbuhan penduduk. Perambahan hutan juga akan terjadi untuk memenuhi kebutuhan 
hidup seperti pemanfaatan hasil hutan untuk kayu bakar, bahan bangunan, dan kebutuhan 
lainnya. Setidaknya terdapat 46 desa di Kabupaten Lebong yang lokasi dan aktivitas 
masyarakatnya berbenturan dengan TNKS. Aktivitas ekonomi masyarakat pada seluruh desa 
diantaranya mengusahakan kebun kopi rakyat, kebun karet rakyat, pertanian sawah, dan 
kolam ikan air tawar. Kondisi ini seakan berpacu dengan tekanan pertumbuhan penduduk 
yang semakin tinggi. 

Salah satu desa di Kabupaten Lebong yang berada di kawasan TNKS adalah Desa 
Ketenong II Kecamatan Pinang Belapis. Masyarakat di daerah ini masih mengandalkan 
pemenuhan kebutuhan ekonominya dari hasil alam terutama pertanian sawah dan 
pemanfaatan hasil hutan seperti kayu bakar. Namun areal pertanian yang kecil dibandingkan 
luas hutan yang besar tidak sebanding dengan pemenuhan kebutuhan ekonomi 
masyarakatnya. Kondisi ini sudah berlangsung cukup lama bahkan jauh sebelum TNKS 
ditetapkan sebagai hutan konservasi. Masyarakat yang mayoritas berlatar belakang Suku 
Bangsa Rejang, masih berpedoman pada hukum adat mereka dalam pengelolaan hutan. 
Dalam hukum adat Rejang, hutan adalah milik bersama yang tergabung dalam kuteui (Arios 
dan Yondri, 2008:25). Dalam hal ini setiap anggota kuteui memiliki hak yang sama dalam 
mengolah dan memanfaatkan hutan milik kuteui (Kontesa, 2002:45).

Pengelola TNKS mengklaim kerusakan hutan TNKS disebabkan oleh adanya 
pembalakan liar. Kerusakan paling kecil terjadi di Bengkulu Utara dan Mukomuko dari 
203.000 hektar luas TNKS hanya 320 (0,16%) hektar yang rusak. Sementara itu di Kabupaten 
Rejang Lebong, hutan TNKS yang rusak 1000 (3,8%) hektar dari total luas yaitu 26.000 
hektar. Sedangkan kerusakan terluas terjadi di Kabupaten Lebong yakni mencapai 4.000 
(3,60%) hektar dari 111.000 luas TNKS di Kabupaten Lebong.Kerusakan ini disebabkan 
karena TNKS di wilayah Kabupaten Lebong berada di antara pemukiman penduduk sehingga 
tidak ada batas antara TNKS dengan pemukiman penduduk dan tidak adanya hutan 
penyangga. 

248

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



Kerusakan yang disebabkan oleh pembalakan liar sebesar 30% dari total luas TNKS, 
sedangkan kerusakan yang diakibatkan karena perambahan masyarakat mencapai 70%. 
Dengan data ini masyarakat peladang berpindah seringkali dituding penyebab kerusakan 
kawasan hutan TNKS. Sedikitnya 20 persen dari 600 ribu hektar areal Taman Nasional 
Kerinci Seblat wilayah III, meliputi Provinsi Bengkulu dan Sumatera Selatan, rusak. 
Kerusakan tersebut diakibatkan oleh adanya ladang berpindah yang membuka areal 
perladangan hingga ke kawasan TNKS. Selain tradisi ladang berpindah, kerusakan juga 
disebabkan adanya pembukaan perkebunan kopi dan kelapa sawit. Penyebab lainnya adalah 
program pemerintah di sekitar kawasan yang tidak memperhatikan dampaknya pada hutan 
TNKS (http://www.lensanews.com/hukum-kriminal.html). Dengan gambaran kasus di 
Sungai Ipuh kerusakan oleh masyarakat ini juga diperkuat oleh temuan yang menyebutkan 
bahwa lebih dari 150 hektar kawasan Taman Nasional Kerinci Seblat (TNKS) sudah dibabat 
untuk dialihfungsikan menjadi persawahan (http://www.rotanindonesia.org). Kasus 
pemanfaatan lahan TNKS oleh masyarakat ini dalam berbagai tulisan dan diskusi menjadi 
topik pembahasan. Berbagai tindakan pencegahan yang telah dilakukan oleh pihak TNKS 
seperti pembuatan papan larangan menebang atau merambah kawasan TNKS seakan tidak 
diperdulikan masyarakat. 

Koran Republika juga menuliskan bahwa:

“...pembabatan hutan di Taman Nasional Kerinci Seblat (TNKS) wilayah Kabupaten 
Lebong, Bengkulu, sejak enam bulan terakhir masih marak sehingga salah satu "paru-
paru dunia" itu terancam gundul, terutama pada areal Daerah Aliran Sungai (DAS) 
Ketahun setempat. Pembuka kawasan hutan konservasi itu sebagian besar warga 
pendatang dan makin marak setelah harga kopi di pasaran melambung tinggi yakni 
mencapai di atas Rp13.000 per kilogram sejak awal tahun lalu (2010). Kawasan hutan itu 
setelah dibuka selain ditanami dengan jenis kopi, juga ditanami kayu manis dan tananam 
tahunan lainnya..” (http://www.republika.co.id/online_detail.asp?id=302285&kat_id 
=23).

Tingginya tuntutan akan kebutuhan ekonomi menuntut semakin kreatifnya manusia 
untuk beraktivitas mencari sumber-sumber penghidupan tersebut. Hal inilah yang mendorong 
masyarakat di Desa Ketenong II selalu mencari sumber ekonomi. Disamping meningginya 
kebutuhan hidup tersebut, banyaknya pendatang juga semakin menambah tingkat persaingan 
masyarakat memperebutkan sumber ekonomi. Konflik antara kepentingan masyarakat 
terhadap kebutuhan ekonomi dengan idealism akan kebutuhan kawasan hutan sebagai paru-
paru dunia menjadi permasalahan yang panjang.

Permasalahan yang sering terjadi adalah konflik antara pengelola TNKS yang didasarkan 
pada undang-undang dengan masyarakat setempat yang mengandalkan kepemilikan secara 
adat. Para petani dan masyarakat di sekitar kawasan TNKS selalu dituding sebagai penyebab 
pengrusakan hutan. Namun bila mengacu pada aturan adat Rejang dalam pemanfaatan hutan 
seperti yang diuraikan sebelumnya, maka sangat tidak mungkin penyebab utama kerusakan 
tersebut adalah peladang bepindah. Menurut beberapa informan di Desa Ketenong II, 
larangan perambahan hutan TNKS di desa mereka sudah tersosialisasi dengan baik. 
Masyarakat umumnya sudah menyadari akan pentingnya kawasan TNKS tersebut, namun 
yang sering terjadi adalah tidak jelasnya batas yang tegas antara areal yang boleh mereka 
manfaatkan untuk pertanian dengan yang tidak. 

Beberapa penyebab munculnya permasalahan tersebut menurut Hartiman, dkk(2001:1-
9) disebabkan oleh (i) sistim hukum pemerintah yang mengatur TNKS tidak mengakui adanya 
hukum tanah adat Rejang dan menganggap kawasan TNKS merupakan tanah negara yang 
digarap rakyat, tanah kuasa pertambangan dan tanah berkas erfpacht, sedangkan masyarakat 
desa penyangga TNKS menganggap kawasan TNKS itu adalah tanah hak milik menurut 
hukum adat Rejang; (ii) konflik pertanahan TNKS adalah masyarakat desa penyangga TNKS 

249

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



menuntut batas patok-patok TNKS dikembalikan seperti posisi batas patok-patok hutan 
lindung BW; dan (iii) upaya alternatif penyelesaian konflik pertanahan TNKS yang paling 
efektif, efisien dan tidak merugikan kedua belah pihak adalah negosiasi yang dituangkan 
dalam suatu perjanjian bersama sebagai akta autentik dengan materi program hutan 
kemasyarakatan.

Berdasarkan informasi dari pengelola TNKS di Kabupaten Lebong, perbedaan 
pemahaman batas antara lahan penduduk dengan TNKS memang terjadi sehingga sering 
menimbulkan konflik. Masyarakat mengacu pada kepemilikan secara adat yang memberikan 
keleluasaan untuk memilih areal pertanian yang akan dikerjakan. Acuan adat ini dipakai 
sesuai dengan hukum adat Rejang yang mengatakan bahwa seluruh areal di kawasan kuteui 
mereka merupakan tanah komunal yang dapat dikelola untuk kesejahteraan anggota kuteui. 
Pemahaman masyarakat yang memperkuat hak mereka untuk mengelola tanah tersebut 
ditambah dengan argumen bahwa mereka lebih dahulu mengelola areal tersebut sebelum 
adanya TNKS. Dengan pendapat ini maka tidak jarang menimbulkan salah pengertian antara 
masyarakat yang merasa memiliki hak dengan pengelola TNKS yang bekerja sesuai dengan 
perundang-undangan yang berlaku. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian yang dilakukan 
oleh BAPEDA Kabupaten Lebong dengan Universitas Bengkulu pada tahun 2007. Hasil 
penelitian tersebut menunjukkan bahwa pengetahuan masyarakat tentang pal batas kawasan 
lindung cukup tinggi, yaitu sekitar 94,59%. Keterlibatan perangkat/warga desa dalam 
penentuan dan peletakan pal batas juga cukup tinggi, yaitu 89,12 % dan 91,89%. Pengetahuan 
masyarakat terhadap fungsi kawasan lindung juga tinggi, yaitu sebagai areal konservasi tanah 
dan air, tempat berkembang satwa, dan sebagai penyebab banjir jika kayu/hutan ditebang. 
Namun demikian, animo masyarakat untuk membuka kebun baru di dalam kawasan hutan 
lindung juga cukup tinggi, yaitu 64,86% (Bappeda Lebong, 2007:13).

Pertumbuhan penduduk yang terus meningkat akan menuntut pemenuhan kebutuhan 
hidup juga semakin meningkat. Masyarakat yang berada di Kawasan TNKS akan mengalami 
berbagai benturan antara kebutuhan ekonomi, kebijakan pemerintah, dan upaya pelestarian 
hutan. Dengan permasalahan tersebut timbul pertanyaan penelitian bagaimana masyarakat 
setempat dan pemerintah memandang dan memanfaatkan hutan TNKS di Desa Ketenong II. 
Jadi tujuan penelitian disini ingin mengetahui bagaimana masyarakat dan pemerintah dalam 
memandang dan memanfaatkan hutan TNKS di Desa Ketenong II.

Dalam menganalisa permasalahan tersebut didasarkan pada kerangka pemikiran bahwa 
masyarakat tradisional diyakini akan menghindari benturan antara hukum adat dengan hukum 
formal di Indonesia terutama dalam hal kepemilikan dan pemanfaatan hutan. Dalam hukum 
adat hutan adalah milik komunal yang dapat dimanfaatkan seluas-luasnya sepanjang 
diizinkan oleh aturan adat, sedangkan dalam hukum formal hutan adalah milik negara dengan 
penetapan berdasarkan perundang-undangan yang berlaku. Berbagai kasus sudah cukup 
banyak dipublikasikan maupun yang tidak terpublikasikan, dan umumnya masyarakat desa 
yang akan mengalah atau dikalahkan karena berada pada posisi yang lemah. Satu contoh 
perjuangan sebuah masyarakat yang menarik untuk dicermati adalah masyarakat Nuaulu yang 
mempertahankan hutan mereka dari kebijakan pemerintah dan pemanfaatan hutan untuk 
kebutuhan mereka (Ellen, 2002: 205-246).

Hukum formal yang mengatur tentang hutan terutama adalah Undang-Undang Nomor 19 
Tahun 2004 sebagai pengganti Undang-Undang Nomor 41 Tahun 1999 tentang Kehutanan. 
Dalam undang-undang telah diatur hak dan kewajiban masyarakat dalam pelestarian hutan. Di 
satu sisi masyarakat merupakan pelaku pembangunan dalam aktivitas kesehariannya bisa 
bertindak sebagai pelindung kelestarian hutan. Mereka merupakan pakar lokal, pemegang 
informasi, dan usable knowledge yang amat berguna dalam pengelolaan dan perencanaan 

250

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



pembangunan termasuk dalam hal ini adalah perencanaan pelestarian hutan lindung. Di sisi 
lain masyarakat justru dianggap turut berpartisipasi dalam perusakan hutan, yang didukung 
oleh faktor ekonomi, sosial, dan budaya yang melatarbelakanginya (Umar, 2009:24).

Benturan ini mengakibatkan masyarakat desa berada pada posisi yang sulit karena harus 
memenuhi kebutuhan hidupnya dari alam sesuai dengan aturan adat yang diyakininya. Di sisi 
lain mereka harus berhadapan dengan peraturan yang lebih tinggi. Akibatnya masyarakat desa 
sering dianggap jadi perusak hutan. Pada level pemerintah, terkesan masih kurangnya 
koordinasi dalam pengawasan dan tanggung jawab terhadap kelestarian kawasan TNKS 
(http://www.republika.co.id/online_detail.asp?id=302285&kat_id=23). 

Kondisi ini akan terus berlangsung dengan semakin meningkatnya pertumbuhan 
penduduk seiring dengan kebutuhan hidup yang meningkat di sekitar kawasan 
TNKS.Akibatnya intensitas, variasi, dan frekuensi pemanfaatan hutan juga akan meningkat 
pula. Hal ini mengakibatkan berbagai benturan antara kebutuhan ekonomi, kebijakan 
pemerintah, dan upaya pelestarian hutan. Secara umum permasalahan yang dihadapi 
masyarakat adalah bagaimana masyarakat mempersepsikan hutan dan fungsinya, kebijakan 
dan kelembagaan pengelolaan hutan, hak dan kewajiban yang melekat pada diri mereka, dan 
juga bagaimana tindakan (perilaku) yang pernah, sedang, atau akan mereka lakukan terkait 
keberadaan hutan lindung yang ada di sekitar mereka.

Hutan dapat didefinisikan sebagai asosiasi masyarakat tumbuh-tumbuhan dan hewan 
yang didominasi oleh pohon-pohonan dengan luasan tertentu, sehingga dapat membentuk 
iklim mikro dan kondisi ekologi tertentu. Menurut Suparmoko (Umar, 2009), tanah di hutan 
merupakan busa raksasa yang mampu menahan air hutan, sehingga air meresap perlahan-
lahan ke dalam tanah. Tetapi bila pohon-pohon di hutan ditebang, maka tanah langsung 
terbuka sehingga bila turun hujan, air hujan langsung mengalir ke sungai dan menyebabkan 
erosi maupun banjir.

Pada masyarakat tradisional, hutan merupakan sumber mata pencaharian utama dan 
terkait sistem ekonomi tradisional yang berlaku secara holistik. Sistem ekonomi tradisional 
tersebut terdiri dari berburu dan meramu, beternak, bercocok tanam di ladang, menangkap 
ikan, dan bercocok tanam menetap dengan irigasi (Koentjaraningrat, 1986: 357 366). Pada 
perkembangan selanjutnya mata pencaharian masyarakat dan kebutuhan hidup masyarakat 
semakin kompleks yang tidak hanya sekedar memenuhi kebutuhan hidup satu hari (ekonomi 

1subsistens ), tetapi sudah melakukan upaya pemenuhan kebutuhan hidup lainnya (Harrison 
dan Huntington(ed), 2006:4). Dengan demikian standar kebutuhan pokokpun berubah. 
Sumardi dan Evers (1982:vi)mengklasifikasikan kebutuhan dasar manusia terdiri dari 
makanan, pakaian, perumahan, kesehatan, pendidikan, kebersihan dan transportasi, dan 
partisipasi masyarakat.

Berkaitan dengan topik penelitian ini, dirumuskan tentang kebutuhan ekonomi pada 
masyarakat Desa Ketenong II. Kebutuhan dasar manusia seperti yang disampaikan di atas 
merupakan bagian dari kebutuhan masyarakat Desa Ketenong II, namun dalam penelitian ini 
dibatasi pada pengkajian terhadap kebutuhan ekonomi dalam kaitannya upaya memenuhi 
kebutuhan pangan (seperti perluasan areal pertanian sawah atau ladang, pemanfaatan hasil 
hutan dalam upaya menambah pendapatan masyarakat).

Berdasarkan konsep kebutuhan ekonomi, tata aturan perundang-undang tentang 
pemanfaatan hutan, dan potensi hutan sebagai sumber pemenuhan kebutuhan ekonomi, 
masyarakat sekitar hutan akan memposisikan dirinya sesuai dengan kondisi yang ada. Posisi 

251

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)

1
Istilah ekonomi subsistens dipakai untuk masyarakat ekonomi agraris desa yang produkstifitasnya rendah. Dalam ekonomi 

subsistens produk yang dihasilkan diolah dan dimanfaatkan oleh anggota rumah tangga itu sendiri serta tidak mengenal sistem pasar 
(Sumardi dan Evers dalam Sumardi dan Evers (ed). 1982:vii  viii).



masyarakat tersebut dapat terlihat pada perilaku yang ditunjukkan. 

Menurut Notoatmodjo (seperti yang dikutip Utama, 2007: 8) secara konseptual perilaku 
merupakan proses interaksi antara kepribadian dan lingkungan yang mengandung rangsangan 
(stimulus), kemudian ditanggapi dalam bentuk respon. Respon inilah yang disebut perilaku. 
Perilaku ditentukan oleh persepsi dan kepribadian, sedang persepsi dan kepribadian 
dilatarbelakangi oleh pengalamannya. Perilaku merupakan keadaan jiwa (berfikir, 
berpendapat, bersikap dan sebagainya) untuk memberikan respon terhadap situasi di luar 
subjek tertentu. Respon ini dapat bersifat pasif (tanpa tindakan) dan bersifat aktif (dengan 
tindakan). Lebih lanjut disebutkan bahwa bentuk tingkah laku seseorang dapat 
dikelompokkan menjadi tiga jenis (Notoatmodjo seperti yang dikutip Utama, 2007: 8), yaitu:

a. Perilaku dalam bentuk pengetahuan, yakni dengan mengetahui situasi dan rangsangan dari 
luar; 

b. Perilaku dalam bentuk sikap yaitu tanggapan batin terhadap keadaan atau rangsangan dari 
luar diri subyek; 

c. Perilaku dalam bentuk tindakan yang sudah nyata yaitu berupa perbuatan terhadap situasi 
rangsangan dari luar, misalnya keikutsertaan dalam suatu kegiatan tertentu.

Dari penjelasan tersebut dapat dirumuskan bahwa perilaku masyarakat adalah tindakan 
masyarakat Desa Ketenong II dalam upaya memenuhi kebutuhan ekonominya di bidang 
pertanian dengan memanfaatkan atau tidak memanfaatkan kawasan TNKS yang didasarkan 
pada pola pikir dan pemahamannya terhadap konsep hutan di tempat tinggalnya. 

Dalam kaitannya dengan masyarakat Rejang bahwa perilaku masyarakat di sekitar 
kawasan hutan sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai adat istiadat yang berlaku pada masyarakat. 
Demikian juga dengan masyarakat di sekitar kawasan hutan di Kabupaten Lebong. Hukum 
adat yang berlaku adalah hukum adat Rejang. Konsep hukum adat Rejang mengenai 
sumberdaya agraria dikenal dengan istilah hak bersama dan hak peserta(Arios dan Yondri. 
2008; Siddik. 1980). Dalam kaitanya dengan tanah, kuteui sebagai keturunan (puak) yang 
hidup bersama mempunyai ikatan erat satu dengan yang lain. Tanah menurut mereka 
merupakan sumber utama kehidupan dalam kehidupan. Demikian juga hutan (imbo) yang 
berada di sekitar kuteui-nya dianggap sebagai tanah mereka (hak bersama masyarakat) yang 
disebut dengan istilah “tanak tanai utan piade nenek moyang kemeí”. Konsep kuteui ini 
berlangsung sampai munculnya sistim marga pada tahun 1981 (Sukisno, 2009; Siddik, 1980).

Dalam pengelolaan lingkungan hidup, setiap masyarakat telah diatur dalam tata 
perundang-undangan yang berlaku secara menyeluruh bagi masyarakat tanpa melihat tata 
aturan lokal yang berlaku di daerah tersebut. Pemerintah telah mengeluarkan Undang-
Undang Nomor 23 Tahun 1997 tentang Pengelolaan Lingkungan Hidup terutama pada 
Ketentuan Umum Pasal 1, terdapat beberapa pengertian terkait dengan pengelolaan dan 
pelestarian lingkungan hidup, sebagai berikut : 

a. Pengelolaan lingkungan hidup adalah upaya terpadu untuk melestarikan fungsi lingkungan 
hidup yang meliputi kebijaksanaan penataan, pemanfaatan, pengembangan, pemeliharaan, 
pemulihan, pengawasan, dan pengendalian lingkungan hidup; 

b. Pelestarian fungsi lingkungan hidup adalah rangkaian upaya untuk memelihara 
kelangsungan daya dukung dan daya tampung lingkungan hidup;

c. Pelestarian daya dukung lingkungan hidup adalah rangkaian upaya untuk melindungi 
kemampuan lingkungan hidup terhadap tekanan perubahan dan/ atau dampak negatif yang 
ditimbulkan oleh suatu kegiatan, agar tetap mampu mendukung perikehidupan manusia 
dan makhluk hidup lain; 

d. Pelestarian daya tampung lingkungan hidup adalah rangkaian upaya untuk melindungi 

252

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



kemampuan lingkungan hidup untuk menyerap zat, energi, dan/ atau komponen lain yang 
dibuang ke dalamnya.

Peraturan yang secara khusus mengatur peran masyarakat terhadap hutan tertuang dalam 
UU No. 19 Tahun 2004 Tentang Penetapan PERPU No. 1 Tahun 2004 Tentang Perubahan UU 
No. 41 Tahun 1999 Tentang Kehutanan. 

Lokasi penelitian dipilih Desa Ketenong II Kecamatan Pinang Belapis Kabupaten 
Lebong Propinsi Bengkulu. Desa ini dipilih karena relatif terisolir dengan terbatasnya sarana 
transportasi mengakibatkan pemenuhan kebutuhan hidup lebih mengacu pada sektor 
pertanian. Lahan pertanian sangat terbatas karena berada sebagian besar wilayah desa ini 
masuk dalam kawasan TNKS.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif yang bersifat holistik-integratif, 
thick description, dan analisa kualitatif. Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka, 
obeservasi lapangan, dan wawancara terbuka dan mendalam terhadap 5 orang informan yang 
dipilih menurut kebutuhan data. Informan tersebut terdiri dari kepala desa dan perangkat desa 
yang sekaligus pemilik lahan pertanian yang berbatasan langsung dengan TNKS. Informan 
yang dipilih juga dapat menjelaskan kasus-kasus yang terjadi antara masyarakat desa dengan 
TNKS serta upaya penyelesaiannya berdasarkan budaya Rejang maupun hukum formal. 

II. DESKRIPSI DESA KETENONG II

A. Keadaan Alam dan Penduduk

Kecamatan Pinang Belapis Kabupaten Lebong yang luasnya 35.906 hektar dan sekitar 
28.724 hektar ini adalah termasuk dalam Kawasan Taman Nasional Kerinci Sebelat (TNKS). 
Wilayah ini beriklim tropis dengan curah hujan rata-rata pertahun 2.588 mm. Salah satu desa 
di kecamatan ini adalah Desa Ketenong II. Desa ini terletak lebih kurang 26 km dari pusat kota 
di Muara Amandan berbatasan dengan Desa Sebelat Ulu di bagian utara, Desa Ketenong Jaya 
di bagian selatan, dan dengan TNKS di bagian barat dan timur.

Luas wilayah Desa Ketenong II adalah 750 hektar, sekitar 10 persen dari luas lahan 
tersebut berupa daratan yang dimanfaatkan sebagai lahan pertanian palawija, 30 persennya 
digunakan sebagai lahan perumahan penduduk dan 60 persennya adalah daerah persawahan 
dan perkebunan masyarakat desa (Data Desa Ketenong II, 2012). Iklim Desa Ketenong II 
sebagaimana desa-desa lain di wilayah Indonesia mempunyai iklim kemarau dan penghujan, 
hal tersebut mempunyai pengaruh terhadap pola tanam pada lahan pertanian yang ada di Desa 
Ketenong II Kecamatan Pinang Belapis. Desa Ketenong II terletak di dataran rendah yang 
dikelilingi oleh pegunungan sehingga udara yang dihasilkan masih terasa sangat sejuk. 

Jalan menuju Desa Ketenong II ini masih sangat sulit dilalui karena badan jalan sebagian 
masih berupa tanah dan batu-batu koral yang telah hancur dan banyak yang berlubang 
sehingga apabila musim hujan akan sangat sulit dilalui. Kondisi jalan tersebut yang 
menyebabkan terbatasnya alat transportasi yang bisa masuk ke desa ini. Hanya jenis 
kendaraan double gardan dan roda dua saja yang mampu menjangkau sampai ke Desa 
Ketenong II. Tidak hanya di Desa Ketenong II saja yang kondisi jalannya masih sulit dilalui 
oleh alat transportasi, secara umum desa-desa lain yang ada di Kecamatan Pinang Belapis juga 
mengalami hal yang sama. Oleh karena itu, jalan menuju ke desa-desa di kecamatan ini 
memerlukan kehati-hatian bagi setiap pengendara karena disamping kondisi jalan yang telah 
rusak juga terdapat jalan yang mendaki dan menurun serta di sepanjang jalan terdapat jurang 
yang cukup dalam. Ongkos transport ke Desa Ketenong II menggunakan ojek motor relatif 
mahal yaitu sebesar Rp. 50.000,- sampai dengan Rp. 75.000,- disesuaikan dengan harga bahan 

253

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



bakar. Ojek motor adalah sarana transportasi utama yang digunakan oleh masyarakat baik 
menuju ke desa-desa lain maupun ke pusat kota. 

Desa Ketenong II merupakan salah satu desa tertinggal dari delapan desa yang ada di 
Kecamatan Pinang Belapis yang memerlukan perhatian khusus dalam usaha meningkatkan 
kesejahteraan masyarakatnya dalam berbagai bidang. Salah satu usaha yang telah 
direalisasikan dari pihak pemerintah adalah pemberian bantuan kendaraan PDT. Salah satu 
tujuan pemberian bantuan tersebut adalah untuk memudahkan transportasi dari dan menuju ke 
desa. Namun dalam realisasi penggunaan kendaraan PDT belum maksimal dikarenakan 
jumlah desa yang membutuhkan tidak sesuai dengan kendaraan yang tersedia. 

Pada umumnya mata pencaharian penduduk yang bermukim di sekitar kawasan hutan 
TNKS ini adalah bertani dan berladang, sebagian kecil sebagai pedagang dan pegawai negeri. 
Sistem bertani masyarakat masih sangat tradisional dengan jenis tanaman berupa kopi, jahe, 
kayu manis, cengkeh, palawija, durian, kemiri, karet, jengkol dan petai. Mata pencaharian lain 
di dalam kawasan TNKS adalah penambangan emas rakyat secara tradisional.

B. Sejarah dan Pola Permukiman Desa Ketenong II

Desa Ketenong II adalah sebuah desa yang terletak di dataran rendah yang dikelilingi 
oleh pegunungan di Kecamatan Pinang Belapis. Pada awalnya Ketenong II ini adalah sebuah 
hutan yang ditumbuhi pepohonan yang belum dimanfaatkan oleh masyarakat. Berdasarkan 
sejarah berdirinya Desa Ketenong II bahwa pada tahun 1963 terdapat sekelompok orang yang 
ingin mencari lahan yang bisa dijadikan sebagai lahan garapan masyarakat untuk dijadikan 
perkebunan atau persawahan. Sekelompok orang tersebut berjumlah 30 orang yang berasal 
dari lebong. Nama orang-orang tersebut antara lain adalah Senggan, Cingan, Amsa, A. 
Rahman, Bahanir, Zainudin, Zainuri, Baharudin, Kaharudin, Marjohan dan lain-lain. Mereka 
tiba di satu kawasan yang datar dengan aliran sungainya yang tenang dan memutuskan 
menetap sementara dengan mendirikan pondok-pondok secara terpisah antara satu dengan 
yang lainnya di tempat yang dianggap cocok sebagai tempat bermukim dan tanah garapan. 

Pada tahun 1964 sampai dengan tahun 1967 telah terjadi pergolakan PRRI yang 
menyebabkan mereka harus mengungsi dari Ketenong. Pada tahun 1975 orang-orang tersebut 
kembali lagi ke daerah Ketenong dan mulai mendiami dan menetap di daerah ini meskipun 
masih terpisah-pisah. Pada tahun 1982, Marjohan diangkat sebagai Kepala Desa sementara 
atau pejabat sementara yang memimpin Desa Ketenong II. Pada tahun 1983 menjadi desa 
definitif dengan Kepala Desa terpilih pertama adalah Marjohan hingga tahun 1993.

Desa Ketenong IImerupakan satu kawasan pemukiman yang dihuni oleh mayoritas 
penduduk bersuku bangsa Rejang. Pada awalnya pemukiman ini terbentuk karena adanya 
penduduk yang mencari tanah garapan yang bisa dimanfaatkan sebagai lahan pertanian. Pola 
pemukiman di Desa Ketenong II tersebar menjadi tiga dusun dilihat dari persebaran-
persebaran bangunan yang ada di desa ini. Pemukiman dapat diartikan sebagai suatu daerah 
atau tempat penduduk berkumpul atau hidup bersama, membangun rumah-rumah, jalan, dan 
fasilitas lain guna kepentingan mereka. Berdasarkan definisi tersebut Desa Ketenong IItelah 
memiliki fasilitas-fasilitas yang cukup mendukung untuk kegiatan yang bersifat individu 
dalam keluarga maupun kemasyarakatan. 

Pada masa lalu pola pemukiman tradisional suku bangsa Rejang merupakan kesatuan 
teritorial dari bentuk terkecil sampai bentuk terbesar yang mempunyai urutan sebagai berikut: 
menyusuk, talang,dankuteui. Sebuah kuteui terdiri dari beberapa talang dan sebuah talang 
terdiri dari beberapa menyusuk. Menyusuk adalah membuka sebuah ladang dengan 
mendirikan sebuah rumah pada ladang dengan maksud untuk berdiam diri di tempat tersebut. 
Setelah laki-laki atau sepasang suami istri pertama kali berdiam di tempat itu, kemudian 

254

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



datanglah orang-orang lain berdiam di dekat tempat tersebut dengan usaha yang sama untuk 
membuka ladang dan mendirikan rumah. Dengan adanya perkawinan dan memperoleh 
keturunan, maka jumlah jiwa akan semakin bertambah begitu pula dengan tempat tinggal. 
Pada akhirnya tempat tersebut menjadi pemukiman bersama menyerupai sebuah kuteui 
(dusun) (Ganefi, dkk, 2007: 33 34).

Pola pemukiman masyarakat Desa Ketenong IItidak terlepas dari pola subsistensi 
masyarakat yang umumnya adalah sebagai petani dan bersawah sehingga persebaran dan 
bentuk bangunan yang ada merupakan refleksi dari lingkungan alam yang ada di sekitarnya. 
Bangunan tempat tinggal berada tidak jauh dari tempat garapan, sementara bentuk bangunan 
sebagai tempat tinggal masyarakat terbuat dari papan kayu yang hingga saat ini masih banyak 
ditemukan, meskipun sebagian besar rumah-rumah tersebut telah terbuat dari semen (semi 
permanen dan permanen). 

Pola pemukiman juga merupakan suatu strategi adaptasi manusia terhadap 
lingkungannya. Desa Ketenong IIberada di tengah hamparan bukit dengan kondisi jalan desa 
yang sempit dan kurang memadai.Kondisi ini mengharuskan masyarakatnya mampu 
melakukan aktivitas sehari-harinya sebagai upaya untuk mengubah dan memanfaatkan 
lingkungan alam. Berdasarkan pandangan dan pengetahuan yang dimiliki oleh masyarakat 
mengenai lingkungan itu sendiri, maka kegiatan subsistensi masyarakat dapat berjalan 
dengan lancar dan pemenuhan kebutuhan ekonomi masyarakat Ketenong II dapat terpenuhi. 
Pengenalan terhadap lingkungan fisik di kawasan pemukiman sangat penting karena aktivitas 
sehari-hari dari individu dalam suatu komunitas akan berpengaruh pula pada areal tempat 
aktivitas berlangsung yaitu pemukiman mereka.

III. PENGETAHUAN MASYARAKAT TERHADAP  TNKS

A. Konsep Hutan Menurut Adat Rejang

Masyarakat Desa Ketenong II yang mayoritas berlatar belakang suku bangsa Rejang, 
memaknai alam menurut adat Rejang yang mereka pahami. Dalam konsepsi pemikiran orang 
Rejang secara umum, alam merupakan tempat memperoleh segala kebutuhan hidup. Namun 
demikian perlu adanya norma yang mengatur pemanfaatan alam tersebut. Salah satu bagian 
alam yang sangat penting bagi masyarakat Rejang adalah hutan (imbo bahasa Rejang). Secara 
adat, seluruh hutan di wilayah kebudayaan mereka adalah milik mereka baik secara komunal 
maupun secara individu. Dalam memanfaatkan hutan tersebut perlu diatur kepemilikan 
maupun pemanfaatannya.

Dalam konsepsi orang Rejang hutan adalah tempat yang belum pernah diusahakan 
ataupun dimasuki manusia. Hutan tersebut sebagai habitat dari berbagai binatang dan 
tumbuhan demikian juga dikuasai oleh makhluk halus. Kawasan hutan ini dianggap sebagai 
wilayah yang tidak termasuk tempat mereka beraktivitas seperti melaksanakan rutinitas 
sehari-hari, mencari nafkah (ekonomi) (Siddik, 1980; Ganefi, 2007). Hutan seperti yang 
dikonsepsikan masyarakat Rejang berada dalam batas yang disebut masyarakat lokal sebagai 
batas BW (Boschwezen) yang dibuat oleh Pemerintah Belanda pada tahun 1930-an. Batas 
tersebut berfungsi untuk memisahkan hutan yang tidak boleh dibuka warga dengan kawasan 
atau hutan marga yang memang diperuntukkan sebagai lahan kegiatan ekonomi masyarakat 
adat di sekitarnya. 

Secara sosiologis orang Rejang menganggap seluruh makhluk hidup seperti manusia, 
tumbuhan, hewan, dan makhluk halus memiliki peran dan fungsi masing-masing. Setiap 
makhluk memiliki struktur seperti adanya raja yang bertugas melindungi dan menghakimi 

255

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



setiap yang berbuat salah. 

Hutan juga sebagai tempat tinggal berbagai binatang dan tumbuh-tumbuhan. Selain itu, 
hutan juga menyediakan berbagai sumber bahan obat-obatan yang sangat dibutuhkan manusia 
untuk menyembuhkan berbagai macam penyakit. Menurut falsafah hidup suku bangsa Rejang 
bahwa hutan merupakan tempat segala jenis mahluk hidup, baik yang berupa tumbuh-
tumbuhan, binatang, dan mahluk halus maupun manusia memiliki fungsi dan peranan 
masing-masing. Suku bangsa Rejang juga percaya bahwa di dalam sebuah hutan terdapat raja 
dari semua jenis binatang. Seperti halnya di Desa Ketenong II, binatang harimau dipercaya 
sebagai raja yang menguasai hutan dan melindungi seluruh binatang-binatang yang ada di 
hutan.

Berdasarkan jenis dan usia tanaman, orang Rejang mengklasifikasikan hutan dalam tiga 
kelompok, yaitu:

1. Hutan Dalam (Imbo Lem)

Hutan Dalam (Imbo Lem)merupakan hutan yang sudah berusia sangat tua dan berada di 
tengah-tengah hutan. Pohon ataupun tanaman yang berada di hutan ini sudah berusia ratusan 
tahun, jauh berada di lereng gunung yang tinggi, jauh dari permukiman penduduk, dan jarak 
tanaman sangat rapat sehingga sinar matahari sulit menembus tanah. Di hutan jenis ini 
merupakan lokasi binatang-binatang buas yang jarang keluar seperti harimau yang oleh 
masyarakat Rejang dianggap sebagai penunggu hutan. Karena berada jauh dari permukiman, 
hutan ini tidak pernah atau sangat jarang dimasuki oleh manusia. Dengan kondisi ini, maka 
hutan ini sangat terisolir dari aktivitas manusia. 

2. Hutan Muda (Imbo U'ai)

Hutan Muda (Imbo U'ai) lebih terbuka dan lebih dekat dengan permukiman. Jenis pohon 
yang tumbuh adalah pohon yang sangat tinggi, besar, dan tumbuh secara rapat namun 
tanahnya masih bisa disinari matahari. Hutan ini sering dimanfaatkan penduduk untuk 
mencari kayu bakar, rotan, kayu untuk bangunan, dan binatang buruan. 

3. Hutan Pinggiran (penggea Imbo)

Hutan Pinggiran (penggea Imbo)adalah hutan yang tepat berada di perbatasan 
permukiman penduduk. Di hutan ini hanya terdapat pohon-pohon yang tidak terlalu besar dan 
lebih banyak yang berukuran kecil. Oleh masyarakat setempat sering digunakan sebagai 
tempat membuka lahan kebun dan membuat pondok di kebun tersebut. 

Menurut suku bangsa Rejang bahwa hutan merupakan tempat untuk memenuhi 
kebutuhan, baik dalam bidang ekonomi maupun non ekonomi karena hutan menyediakan 
begitu melimpah sumber daya alam yang bisa dimanfaatkan oleh manusia seperti kayu yang 
merupakan bahan utama untuk bangunan tempat tinggal. Selain itu, kayu digunakan sebagai 
bahan untuk membuat alat-alat rumah tangga, bahan bakar, dan arang. Selain berbagai jenis 
kayu, didalam hutan juga dapat ditemui buah, damar, rotan, madu, dan bahan obat-obatan 
yang sangat diperlukan oleh manusia. 

Sedangkan pemerintah mengkonsepsikan hutan dalam berbagai pengertian dan 
klasifikasi sesuai dengan UU No. 41 tahun 1999. Dalam undang-undang ini disebutkan 
bahwa:

a. Kehutanan adalah sistem pengurusan yang bersangkut paut dengan hutan, kawasan hutan, 
dan hasil hutan yang diselenggarakan secara terpadu;

b. Hutan adalah suatu kesatuan ekosistem berupa hamparan lahan berisi sumber daya alam 
hayati yang didominasi pepohonan dalam persekutuan alam lingkungannya, yang satu 

256

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



dengan lainnya tidak dapat dipisahkan;
c. Kawasan hutan adalah wilayah tertentu yang ditunjuk dan atau ditetapkan oleh pemerintah 

untuk dipertahankan keberadaannya sebagai hutan tetap. 
d. Hutan negara adalah hutan yang berada pada tanah yang tidak dibebani hak atas tanah; 
e. Hutan hak adalah hutan yang berada pada tanah yang dibebani hak atas tanah; 
f. Hutan adat adalah hutan negara yang berada dalam wilayah masyarakat hukum adat; 
g. Hutan produksi adalah kawasan hutan yang mempunyai fungsi pokok memproduksi hasil 

hutan; 
h. Hutan lindung adalah kawasan hutan yang mempunyai fungsi pokok sebagai perlindungan 

sistem penyangga kehidupan untuk mengatur tata air, mencegah banjir, mengendalikan 
erosi, mencegah intrusi air laut, dan memelihara kesuburan tanah; 

i. Hutan konservasi adalah kawasan hutan dengan ciri khas tertentu, yang mempunyai fungsi 
pokok pengawetan keanekaragaman tumbuhan dan satwa serta ekosistemnya; 

j. Kawasan hutan suaka alam adalah hutan dengan ciri khas tertentu, yang mempunyai fungsi 
pokok sebagai kawasan pengawetan keanekaragaman tumbuhan dan satwa serta 
ekosistemnya, yang juga berfungsi sebagai wilayah sistem penyangga kehidupan; 

k. Kawasan hutan pelestarian alam adalah hutan dengan ciri khas tertentu, yang mempunyai 
fungsi pokok perlindungan sistem penyangga kehidupan, pengawetan keanekaragaman 
jenis tumbuhan dan satwa, serta pemanfaatan secara lestari sumber daya alam hayati dan 
ekosistemnya.

Konsep hutan dalam budaya Rejang adalah hak milik komunal dan dimanfaatkan sesuai 
dengan budaya Rejang. Dengan demikian mereka bisa membuka hutan sesuai dengan 
kemampuan dan kebutuhan mereka selama masih dalam wilayah adat mereka. Sedangkan 
menurut perundang-undangan, hutan dikuasai oleh negara dengan berbagai regulasi di 
dalamnya. Pemahaman konsep hutan oleh kedua belah pihak (orang Rejang dan pemerintah) 
tidak sejalan. Orang Rejang lebih memahami hutan dalam konsep adat dan menganggap 
bahwa mereka lebih dahulu memiliki hutan sebelum negara ada. Di sisi lain pemerintah 
dengan perundang-undangan yang ada memiliki legitimasi untuk menguasai hutan dan 
membuat sanksi pemanfaatan hutan. Perbedaan pemahaman dan pemanfaatan ini terus terjadi 
sehingga pihak pengelola TNKS selalu melakukan pendekatan persuasif hingga penangkapan 
terhadap pelaku pembuka hutan. Pihak masyarakat adat (lokal) juga melakukan perlawan 
dengan mengedepankan kepemilikan hutan secara adat. 

B. Sistem Kepemilikan

Suku bangsa Rejang memandang bahwa seluruh lingkungan alam dalam wilayah 
kebudayaan mereka merupakan milik adat mereka yang akan dimanfaatkan untuk 
kepentingan warganya. Sebagai milik adat, maka kekayaan tersebut tidak dapat dipergunakan 
oleh setiap individu tanpa ada persetujuan dari para elite adat. 

Berkaitan dengan sisem kepemilikan, orang Rejang membagi warga suatu marga 
menjadi orang asli dan orang luar. Sidik (1980:152-154) menjelaskan bahwa orang luar 
menurut Orang Rejang adalah sebagai berikut.

a. orang suku bangsa Rejang yang bukan semarga, yaitu orang asal. Dalam hal ini orang yang 
ingin membuka tanah imbo, ia dapat memperoleh izin dari Pasirah asal membayar sewa 
bumi. Tanah yang dipakai bisa menjadi hak milik dan dipindahtangankan.

b. orang Indonesia bukan suku bangsa Rejang tetapi semarga: dalam hal ini dibagi dua 
pengertian yaitu yang tidak beristrikan orang Rejang dan yang beristrikan orang Rejang. 
Orang yang tidak beristrikan orang Rejang dalam membuka ladang harus minta izin kepada 
Kepala Marga melalui kepala dusun sebagai hak tumpangan (hak orang tumpangan) dan 
tidak boleh dipindahtangankan ke orang lain. Bila panen selesai, maka habis pula hak 

257

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



pakainya dan harus menyerahkan kepada kepala marga sebagian hasil panen tersebut. 
Sedangkan orang yang beristrikan orang Rejang, dianggap tidak beda dengan orang 
Rejang, dan tanah yang dipakainya bisa berubah menjadi hak milik serta dapat 
dipindahtangankan.

c. orang Indonesia bukan suku bangsa Rejang dan bukan semarga. Orang ini jika ingin 
berladang harus minta izin dari Kepala Marga dengan membayar sewa bumi sebagai hak 
pakai sehingga bila panen selesai, maka habis pula hak pakainya. 

d. orang asing atau bukan orang Indonesia. Dalam hal ini, orang tersebut tidak diizinkan 
membuka ladang di daerah tersebut.

Untuk mengatur masyarakat dibentuklah sebuah lembaga yang mengelola kepentingan 
masyarakat itu sendiri baik urusan dalam maupun yang berkaitan dengan kelompok lainnya. 
Pada masyarakat Rejang lembaga ini disebut kuteui. Sebuah kuteuidianggap sah berdiri bila 
telah terbentuk lembaga adat di kuteui tersebut. Dengan demikian lembaga adat tersebut 
menjadi tempat “kaum elite” masyarakat yang menentukan dan membuat peraturan-peraturan 
menyangkut aktivitas warganya berkaitan dengan sesama warga kuteui, dengan warga kuteui 
lain, dengan alam, bahkan yang berkaitan dengan supranatural. Dalam melaksanakan 
tugasnya, “kaum elite” kuteui harus memperhatikan keserasian dengan warga, dengan sadei 
(dusun), dengan uleu tulung (mata air), dengan taneak tanei (tanah), dan Imbo bano 
(hutan/alam). Keserasian ini dituangkan dalam pepatah Rejang (serambeak padeak Jang) 
yaitu mbeak melanggea patang la ang cao adat ako coa keno stako (jangan melanggar 
pantangan cara adat agar jangan binasa)(Arios dan Yondri, 2008).

Dengan prinsip ini, maka segala milik dari kuteui dalam pemanfaatannya harus dikelola 
dan diketahui oleh kuteui. Secara adat juga mengatur bagaimana konsep kepemilikan pada 
masyarakat Rejang. Siddik (1980:135-169) menjelaskan bahwa dalam pemanfaatan dan 
kepemilikan segala sesuatu dalam wilayah hukum adat, orang Rejang membagi sistem 
kepemilikan atas beberapa klasifikasi yaitu bersama, hak peserta, hak utama, hak pakai, dan 
hak milik. Ganefi (2007:55-64) mengklasifikasikannya dalam bentuk hak milik persekutuan 
masyarakat hukum, hak perseorangan, hak utama, hak pakai, dan hak milik.

1. Hak milik Persekutuan Masyarakat Hukum atau Hak Bersama

Pada masa dahulu masyarakat Rejang hidup mengelompok dalam satu pemukiman yang 
didasarkan pada satu keturunan genealogis berdasarkan prinsip patrilineal. Sistem kesatuan 
hidup ini disebut kuteui(ada juga yang menulis kuteuiatau kutai) dimana orang yang pertama 
sekali membuka dusun menjadi pemimpin dan akan diturunkan kepada anaknya. Wilayah 
tempat tinggal mereka dan kawasan sekitar mereka diklaim menjadi milik bersama kuteui. 
Dengan konsep ini, maka lingkungan alam berupa hutan, sungai, maupun kawasan tertentu 
yang berada di teritori kuteui menjadi milik warga satu kuteui. Sistem kepemilikan ini terlihat 
pada pribahasa Rejang yang mengatakan tanak tanai pia dan nenek moyang keme (lingkungan 
hutan pia dan nenek moyang kami) (Ganefi, 2007:56). Sistem kepemilikan ini mulai berubah 
ketika sistem kuteui diganti dengan sistem marga oleh pemerintah Kolonial Belanda pada 
tahun 1860. Dengan perubahan ini, maka sistem kepemilikan oleh kuteuimenjadi sistem 
kepemilikan margadan dijadikan sebagai batas-batas kekuasaan (luak langgam). Pada masa 
tersebut seluruh kuteui yang saling berdekatan digabung dalam beberapa marga tanpa 
memperhatikan aspek latar belakang sejarah dan adat lokal suatu kuteui. Luak langgam 
tersebut menjadi milik bersama warga marga yang berasal dari berbagai bekas kuteui. Pada 
tahun 1930 Belanda mengadakan musyawarah dengan para pesirah marga untuk menentukan 
hutan lindung (atau hutan lindung BW).Suku bangsa Rejang mengistilahkan hutan lindung 
bentukan Belanda tersebut sebagai Hutan Lindung BW yaitu hutan larangan yang tidak boleh 
diambil atau dimanfaatkan hasil hutannya oleh masyarakat Rejang (Ganefi, 2007: 56). 

258

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



Kesepakatan ini telah mengubah kepemilikan hutan secara adat oleh kuteui menjadi milik 
marga. Dengan demikian segala keputusan terkait dengan pemanfaatan hutan diatur oleh 
marga baik urusan internal (dengan kelompoknya) maupun urusan eksternal (dengan orang 
non Rejang). 

Untuk memisahkan hutan larangan tersebut dengan luak langgam dibuatlah patok-patok 
sebagai batas sehingga jelas ada pemisahan. Dengan demikian kawasan hutan lindung BW 
tersebut tidak lagi menjadi milik dari suku bangsa Rejang dan tidak masuk dalam wilayah adat 
Rejang. Hal ini pula yang menyebabkan munculnya peraturan adat yang melarang setiap 
orang untuk memanfaatkan hasil hutan di wilayah hutan lindung BW tersebut. Setiap orang 
yang melanggar peraturan tersebut seperti mengambil hasil hutan berupa kayu atau hewan 
liar, maka pelakunya akan diberikan sanksi adat berupa kerja secara suka rela tanpa upah atau 
mengembalikan kondisi hutan seperti semula (mengembalikan kayu atau hewan yang 
diambil). Walaupun aturan sudah diterapkan, masih ada juga warga yang tetap melanggar 
dengan alasan mereka juga berhak memanfaatkan hutan untuk memenuhi kebutuhan ekonomi 
terutama oleh bekas para pemilik lahan (hutan) sebelum kawasan TNKS ditetapkan. 

2. Hak Perseorangan atau Hak Peserta

Dalam hukum adat Rejang setiap masyarakat telah diatur hak dan kewajibannya sebagai 
anggota masyarakat adatnya dalam aspek kehidupan di wilayah kuteui-nya atau di wilayah 
marga-nya ketika sistem marga diterapkan. Secara singkat hak-hak anggota masyarakat 
adalah sebagai berikut (Siddik, 1980: 138):

a. masyarakat berhak membuka tanah imbo (hutan yang belum pernah dimiliki atau 
dikerjakan orang lain);

b. masyarakat berhak mengambil hasil dari tanah imbo demikian juga hasil dari wilayah 
perairan seperti hasil sungai;

c. masyarakat Rejang juga memiliki hak untuk bertempat tinggal di luak langgam-nya.

Walaupun masyarakat memiliki hak seperti yang diatur dalam hukum adat Rejang, 
mereka tidak memiliki wewenang membuka hutan atau memanfaatkan hasil hutan atau 
bermukim di satu areal tanpa persetujuan dari tuwaikuteui-nya. Seseorang harus meminta izin 
terlebih dahulu kepada tuwaikuteuidalam petulai-nya (satu garis keturunan berdasarkan 
patrilineal). Selanjutnya tuwaikuteuitersebut akan membicarakan rencana tersebut kepada 
para tuwaikuteuilainnya untuk mendapat persetujuan bersama. Rencana pembukaan hutan 
(imbo) diawali pada saat sebelum musim berladang tiba sesuai dengan kebiasaan masyarakat 
setempat. Setiap anggota kuteui yang akan membuka ladang, akan mendatangi lokasi yang 
akan dijadikan ladang dan memotong pohon-pohon kecil (menebas) sebagai tanda. Lalu 
membuat pancang (acak-acak) sebagai batas lahan yang akan dikelola. Luas lahan yang akan 
dikelola biasanya 5 10 depa persegi. Acak-acak yang dipakai adalah tiga batang kayu yang 
diikat dengan rotan lalu dipancangkan pada setiap sudut. 

Dengan adanya acak-acak ini menjadi simbol kepemilikan lahan. Jika ada yang melihat 
simbol ini, maka orang akan paham bahwa lahan tersebut sudah ada yang memiliki. Lahan 
tersebut dibiarkan sedemikian rupa selama 7 14 hari menunggu apakah ada anggota kuteui 
yang keberatan dengan pembuatan acak-acak tersebut. Jika ada yang keberatan maka 
permasalahan ini akan disampaikan kepada tuwai kuteui-nya untuk dimusyawarahkan. Pada 
jaman dahulu, masyarakat Rejang jarang membicarakan sendiri persoalan yang melibatkan 
anggota kuteui. Mereka lebih memilih melapor kepada tuwai kuteuinya untuk dibicarakan. 
Sedangkan saat ini kebiasaan tersebut pada dasarnya masih tetap dilakukan dengan 
memberitahkan kepada kepala desa karena kepala desa dianggap memiliki akses ke 
pemerintahan yang lebih tinggi dan memiliki kekuatan hukum.

259

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



Berbeda halnya dengan tujuan untuk memanfaatkan hasil hutan, orang Rejang memiliki 
tradisi menguasai dan memanfaatkan hasil hutan dengan cara memberi tanda pada salah satu 
lokasi atau lahan hutan yang akan diambil hasil hutannya. Jadi disini sifatnya bukan memiliki 
dalam arti menjadikannya sebagai ladang. Sebagai simbol kepemilikan, lahan tersebut ditebas 
lalu diberi tanda yaitu sulo yaitu bambu yang pancangkan ke tanah dan bagian atas dari bambu 
tersebut dibelah dua lalu dijepitkan sebatang bambu lainnya. Sulo dipakai sebagai simbol 
klaim kepemilikan terhadap pohon-pohon yang masih kecil. Pada pohon yang sudah besar dan 
telah menghasilkan buah dipakai simbol lain yang disebut tangga. Sulo dan tangga yang 
dibuat wajib dilaporkan kepada kuteui. Hak seseorang pada pohon yang telah diberi simbol 
dianggap hilang jika simbol tersebut tidak ada lagi dan pohon yang ditandai sudah mati atau 
tumbang. 

Pohon yang diberi tanda tersebut harus dimanfaatkan sesuai dengan kebutuhannya dan 
tidak boleh dimanfaatkan untuk tujuan ekonomi seperti dijual. Jika dimanfaatkan melebihi 
kebutuhannya maka akan diberi denda sebesar sepersepuluh dari kelebihan yang diambil.

Masyarakat Rejang juga mengenal kawasan hutan khusus yang tidak boleh dimiliki dan 
dimanfaatkan hasil hutannya secara bebas. Kawasan hutan ini disebut imbo cadang utan 
piadan. Kawasan hutan ini bisa disebut sebagai kawasan hutan lindung yang hanya bisa 
dimanfaatkan jika sudah mendapat izin dari tuwai kuteui. Tujuan dari hutan lindung ini adalah 
untuk menjaga kwalitas tanaman yang ada di hutan tersebut seperti pohon-pohon yang akan 
dipakai untuk keperluan pembangunan rumah.

Pelanggaran terhadap seluruh ketentuan ini akan diberi sanksi oleh tuwai kuteui. Sanksi 
yang diberikan berupa denda yang besarnya tergantung pada tingkat kesalahan pelaku. Dalam 
menentukan denda tersebut, para tuwai kuteuiakan mengundang para ketua suku masing-
masingdan kepala desa. Hingga saat ini sistem ini masih tetap berlaku dimana tuwai kuteui 
akan memanggil pihak yang terlibat namun dalam pengambilan keputusan diserahkan kepada 
kepala desa. Dalam budaya Rejang saat ini, kepala desa diposisikan sebagai pemimpin adat 
(Rajo) di desa tersebut sehingga pengambilan keputusan diserahkan kepada rajo.

3. Hak Utama

Hak utama adalah hak yang dimiliki oleh anggota kuteui (masyarakat) untuk memiliki 
dan memanfaatkan hutan sesuai dengan ketentuan adat Rejang. Beberapa ketentuan dalam 
hak utama ini diatur dalam adat Rejang sebagai berikut:

a. areal ladang yang telah ditinggalkan oleh pemiliknya memiliki hak utama untuk kembali 
mengelola areal ladang tersebut;

b. areal hutan yang telah diberi pancang (acak-acak) tetapi dilanjutkan pengerjaannya dengan 
pembukaan ladang sedangkan tanda-tanda pancang tersebut sudah hilang, maka areal 
tersebut menjadi milik umum. Artinya si pembuat pancang tidak mempunyai hak untuk 
mengelola areal tersebut;

c. hutan yang telah diberi pancang dan dilanjutkan dengan menebas, menebang, dan 
membakar sisa kayu untuk dijadikan ladang disebut tanah sekeuih. Pemilik ladang tersebut 
mempunyai hak utama terhadap ladang yang berlaku selama satu tahun. Hak utama tersebut 
akan hilang jika si pemilik sengaja menelantarkan ladang tersebut. Disamping kehilangan 
hak utama, pemilik juga akan diberi hukuman adat dengan bekerja secara suka rela tanpa 
upah karena dianggap telah merusak hutan;

d. hutan atau areal ladang yang ditinggalkan setelah selesai panen disebut tanah jurami. Hak 
utama atas tanah pada pemiliknya berlaku selama tiga tahun. Jika setelah tiga tahun tidak 
dikerjakan, maka hak utamanya akan hilang dan bisa dialihkan kepada orang lain. 
Keputusan ini ditetapkan atas musyawarah para tuwai kuteui-nya. Jika pada tanah jurami 

260

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



ini terdapat pohon tanaman keras yang menghasilkan seperti pohon durian, maka pohon 
tersebut tetap menjadi milik si pemilik ladang pertama (pemilik tanah jurami). Karena yang 
diatur dalam adat Rejang adalah masalah pemilikan tanah. Ketentuan ini juga tetap berlaku 
pada kebun-kebun penduduk yang selama tiga tahun tidak diurus oleh pemiliknya, 
dianggap menjadi milik anggota kuteui dan oleh ketua kuteuiakan diserahkan kepada 
anggota kuteuinya untuk dikelola. 

4. Hak Pakai

Hak pakai adalah hak yang diberikan kepada anggota kuteui untuk mengolah atau 
memanfaatkan lahan/tanah untuk kebutuhan hidupnya. Prinsipnya adalah seluruh tanaman 
yang ditanam oleh dipemakai adalah hak miliknya tetapi lahannya adalah hak pakai. Dengan 
demikian jika lahan tersebut tidak lagi dikelola atau ditinggalkan tanpa menanam tanaman 
keras, maka hak pakainya akan hilang. Demikian juga hak tersebut tidak dapat diwariskan. 
Siddik (1980:150) mengelompokkan hak pakai dalam dua jenis, yaitu: “(1) Hak pakai para 
anggota masyarakat hukum adat, baik marga maupun dusun atas ladang dan sawah bendar 
langit atau sawah rawang; dan (2) Hak pakai orang luar, yaitu hak dapat mengerjakan tanah 
yang akan hilang jika pemakaian tanah itu dihentikan”

5. Hak Milik

Hak milik adalah kepemilikan lahan/tanah yang dikhususkan kepada anggota 
masyarakat hukum adat berdasarkan kuteui-nya. Pengalihan hak milik idealnya hanya bisa 
dilakukan kepada sesama orang Rejang dalam satu kuteui-nya. Akibat pertumbuhan 
penduduk dan kebutuhan yang semakin meningkat, pengalihan hak milik bisa dilakukan 
kepada sesama orang Rejang diluar kuteui-nya. Bahkan saat ini pengalihan tersebut sudah bisa 
dilakukan kepada siapa saja termasuk yang bukan orang Rejang. 

IV. DINAMIKA HUBUNGAN MASYARAKAT DESA KETENONG II DENGAN 
TNKS 

A.  Aktivitas Masyarakat di Kawasan TNKS

Masyarakat Desa Ketenong II mayoritas adalah petani. Sebagian besar atau hampir 80% 
mata pencaharian masyarakatnya adalah menggarap lahan persawahan. Sebagian lagi 
memanfaatkan lahan pertanian untuk menanam palawija seperti jagung. Namun, hama babi 
yang tidak terkendalikan sehingga tanaman palawija masyarakatnya tidak menuai hasil yang 
diharapkan.

Selain menggarap lahan persawahan dan pertanian, penduduk Ketenong II ada yang 
memanfaatkan hutan untuk memenuhi kebutuhan ekonomi. Salah satu hasil hutan yang 
dimanfaatkan oleh masyarakat Desa Ketenong II adalah kayu yang digunakan sebagai bahan 
bangunan. Selain itu, aktivitas yang dilakukan masyarakat yaitu mencari kayu bakar yang 
dipakai sendiri sebagai bahan bakar. Selainaktivitas tersebut, masyarakat Desa Ketenong 
IIjuga menanam nilam yang diambil minyaknya untuk dijual di pasar. Minyak nilam tersebut 
memiliki nilai ekonomis yang cukup tinggi karena tergolong langka dan proses 
pembuatannya sendiri memakan waktu yang cukup lama. Hasil produksi nilam tersebut 
terbatas karena lahan yang dimanfaatkan sebagai area penanaman masuk dalam kawasan 
Taman Nasional Kerinci Sebelat. Tanaman nilam bisa diambil batangnya apabila tanaman 
tersebut telah berumur 6 bulan sehingga siap untuk di produksi.

Pada saat ini secara resmi aktivitas di kawasan TNKS sudah tidak ada lagi yang dilakukan 
oleh masyarakat Desa Ketenong II sejak tahun 2009. Hal ini dikarenakan adanya sosialisasi 

261

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



dari pemerintah untuk tidak lagi mengambil hasil-hasil hutan. Selain itu adanya kesadaran 
masyarakat bahwa mengambil hasil hutan secara berlebihan bisa menyebabkan erosi dan 
kerusakan hutan. Akibat yang dirasakan oleh masyarakat adalah terbatasnya ruang gerak 
mereka dalam pemanfaatan hutan dalam pemenuhan kebutuhan ekonomi.Untuk memenuhi 
kebutuhan ekonomi, masyarakat fokus pada pengolahan lahan pertanian secara intensifikasi 
yang dibantu oleh penyuluh pertanian. 

Salah satu kasus yang pernah terjadi adalah yang dialami oleh seorang penduduk Desa 
Ketenong II yang telah cukup lama mengolah sawah di tanah yang dimilikinya secara turun 
temurun. Oleh pengelola TNKS areal sawahnya dipatok sebagai bagian dari kawasan TNKS. 
Akibatnya si petani dituduh merambah lahan TNKS dan dipaksa untuk tidak melanjutkan 
mengelola sawahnya. Persoalan ini menjadi perdebatan karena menurut si petani, dia sudah 
mengolah sawahnya jauh sebelum adanya TNKS di daerahnya. Hingga pada saat penelitian 
persoalan ini belum selesai dan si petani masih tetap mengolah sawahnya.

Selain menggarap sawah, warga masyarakat Desa Ketenong II juga menggarap lahan 
pertanian. Keterbatasan kepemilikan lahan pertanian menyebabkan kawasan hutan TNKS 
dimanfaatkan untuk menanam nilam dan mendapatkan kayu bakar serta bahan baku kayu 
untuk bahan bangunan. Warga masyarakat Desa Ketenong II mengharapkan adanya 
keleluasaan dalam pengelolaan lahan yang bisa dimanfaatkan untuk lahan pertanian. Luas 
lahan pertanian yang ada pada saat ini belum mencukupi kebutuhan warga masyarakat Desa 
Ketenong II sehingga sebagian warganya memanfaatkan kawasan hutan TNKS. 

Persoalan pemanfaatan tata ruang di Kabupaten Lebong telah menimbulkan konflik 
terkait antara kebutuhan ekonomi dan pertumbuhan penduduk dengan keterbatasan lahan 
karena adanya peruntukan untuk hutan lindung dan taman nasional. Sulistyo (seperti yang 
dikutip oleh Sukisno, 2009:72) melaporkan bahwa dengan menggunakan data satelit Landsat 
Thematic Mapper multiwaktu diketahui perubahan kondisi hutan primer menjadi hutan bukan 
primer atau yang telah mengalami perambahan. Perambahan kawasan hutan mempunyai 
kecenderungan mengarah pada kawasan sebelah barat TNKS (sepanjang kurang lebih 2,5 km 
dari batas TNKS pada arah Bukit Reges) dan sebelah timur batas TNKS (sepanjang kurang 
lebih 2,5 km dari batas TNKS pada arah Bukit Sulup). Kecenderungan tersebut tidak 
memperlihatkan faktor kesesuaian lahan karena mengarah pada kawasan yang sesungguhnya 
tidak layak untuk pengembangan pertanian. Pola dan kecenderungan arah perubahan dan luas 
perambahan lebih dipengaruhi oleh faktor kebutuhan sosial ekonomi.

Dampak dari adanya larangan pemerintah bagi warga masyarakat Desa Ketenong II 
dalam melakukan aktivitas di kawasan hutan TNKS menyebabkan berkurangnya penghasilan 
mereka dalam memenuhi kebutuhan keluarga karena berkurangnya lahan garapan.Larangan 
tersebut sebenarnya memiliki dampak positif karena hutan TNKS yang ada merupakan paru-
paru dunia yang manfaatnya pun bisa dirasakan oleh warga masyarakat Desa Ketenong II. 
Menurut penuturan salah satu warga bahwa dengan adanya hutan TNKS tersebut, maka udara 
yang dihirup akan terasa segar dan tetap sejuk meskipun musim kemarau. Selain itu dengan 
adanya kawasan hutan TNKS, maka Desa Ketenong II khususnya akan dapat terhindar dari 
kemungkinan bahaya banjir dan tanah longsor.Manfaat-manfaat yang diperoleh tersebut 
diharapkan tercipta hubungan yang positif dan saling menguntungkan. Terjalinnya hubungan 
antara warga masyarakat Desa Ketenong IIdan kawasan hutan TNKS akan mewujudkan 
keselarasan dalam hubungan antara manusia dengan alam.

Walaupun sudah ada kesadaran pada masyarakat tentang dampak positif hutan TNKS, 
namun pelanggaran menurut undang-undang masih saja terjadi. Pengambilan kayu untuk 
kayu bakar atau menanam dan mengambil hasil tanaman nilam menurut masyarakat bukanlah 
pelanggaran dalam arti pengrusakan hutan. Jadi pemenuhan kebutuhan ekonomi dan 

262

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



perbedaan konsep hutan sering menjadi penyebab masyarakat lokal disebut sebagai pelaku 
pengrusakan hutan.

B. Pemanfaatan Hutan Menurut Undang-Undang

Tujuan pengelolaan hutan oleh negara adalah sebagai pengontrol pemanfaatan hutan dan 
upaya pelestariannya. Seperti penjelasan dalam UU No. 41 tahun 1999 disebutkan bahwa 
penyelenggaraan kehutanan berasaskan manfaat dan lestari, dimaksudkan agar setiap 
pelaksanaan penyelenggaraan kehutanan memperhatikan keseimbangan dan kelestarian 
unsur lingkungan, sosial dan budaya, serta ekonomi. Penyelenggaraan kehutanan berasaskan 
kerakyatan dan keadilan, dimaksudkan agar setiap penyelenggaraan kehutanan harus 
memberikan peluang dan kesempatan yang sama kepada semua warga negara sesuai dengan 
kemampuannya, sehingga dapat meningkatkan kemakmuran seluruh rakyat. Oleh karena itu, 
dalam pemberian wewenang pengelolaan atau izin pemanfaatan hutan harus dicegah 
terjadinya praktek monopoli, monopsoni, oligopoli, dan oligopsoni. Penyelenggaraan 
kehutanan berasaskan kebersamaan, dimaksudkan agar dalam penyelenggaraan kehutanan 
menerapkan pola usaha bersama sehingga terjalin saling keterkaitan dan saling 
ketergantungan secara sinergis antara masyarakat setempat dengan BUMN atau BUMD, dan 
BUMS Indonesia, dalam rangka pemberdayaan usaha kecil, menengah, dan koperasi. 
(penjelasan pasal 2 UU No. 41 tahun 1999).

Pemahaman masyarakat tentang hutan menurut perundang-undangan memang masih 
kurang umumnya masyarakat memahami hutan secara adat sehingga pemanfaatan hutan 

2tersebut berdasarkan pemahaman adat.  Amanat yang disebutkan dalam UU No. 41 tahun 
1999 terutama pasal 5 ayat (1) menyebutkan:

“Hutan negara dapat berupa hutan adat, yaitu hutan negara yang diserahkan 
pengelolaannya kepada masyarakat hukum adat (rechtsgemeenschap)” 

Dalam penjelasan terhadap pasal tersebut bahwa hutan adat tersebut sebelumnya disebut 
hutan ulayat, hutan marga, hutan pertuanan, atau sebutan lainnya. Disinilah letak perbedaan 
pemahaman masyarakat. Walaupun sudah disebutkan pada pasal 5 ayat (1) tersebut, namun 
dalam kehidupan sehari-hari justru peran masyarakat adat seakan tidak dilibatkan 
dalampengelolaan hutan. Norma yang ada pada masyarakat Rejang tentang pengelolaan 
hutan seakan tidak dijadikan dalam pengaturan masyarakat dalam memanfaatkan hutan. 

Lebih lanjut penjelasan undang-undang tersebut menjelaskan hutan yang dikelola 
masyarakat hukum adat dimasukkan di dalam pengertian hutan negara sebagai konsekuensi 
adanya hak menguasai oleh negara sebagai organisasi kekuasaan seluruh rakyat pada 
tingkatan yang tertinggi dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia. Dengan 
dimasukkannya hutan adat dalam pengertian hutan negara, tidak meniadakan hak-hak 
masyarakat hukum adat sepanjang kenyataannya masih ada dan diakui keberadaannya, untuk 
melakukan kegiatan pengelolaan hutan. Hutan negara yang dikelola oleh desa dan 
dimanfaatkan untuk kesejahteraan desa disebut hutan desa. Hutan negara yang pemanfaatan 
utamanya ditujukan untuk memberdayakan masyarakat disebut hutan kemasyarakatan. Hutan 
hak yang berada pada tanah yang dibebani hak milik lazim disebut hutan rakyat.

Sebagaimana diamanatkan oleh Undang-Undang Nomor 41 Tahun 1999 tentang 
kehutanan (pasal 68 dan 69) hak dan kewajiban masyarakat diakui sebagai satu paket 
kegiatan, dimana bentuk-bentuk pengakuan hak dan kewajiban masyarakat oleh negara 
tersebut dalam bentuk hak menikmati kualitas lingkungan hidup, hak memperoleh informasi, 
hak terlibat dalam pengelolaan hutan lewat koperasi dan hak memberikan saran dalam 
pengelolaan hutan. Sebagai perimbangan hak yang ada pada masyarakat tersebut, maka 

263

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)

2
Wawancara dengan  Pak Siran, Kepala Desa Ketenong II, di Desa Ketenong II  Juli 2011.



masyarakat berkewajiban turut berpartisipasi dalam menjaga kelestarian hutan dan tidak 
boleh melakukan berbagai kegiatan yang dapat mengganggu kelestarian hutan.

Kerusakan hutan termasuk hutan Taman Nasional Kerinci Sebelat (TNKS) di Kabupaten 
Lebong akibat perambahan hutan dan pembalakan liar perlu segera ditanggulangi. Berbagai 
permasalahan yang dihadapi dalam pengelolaan sumber daya alam termasuk hutan TNKS 
Kabupaten Lebong. Adanya tekanan kebutuhan masyarakat terhadap lahan pertanian yang 
terus naik karena pertambahan penduduk, adanya kebutuhan akan sumber bahan kayu, serta 
adanya peningkatan kepemilikan chainsaw baik yang mempunyai izin maupun liar 
merupakan beberapa alasan yang menyebabkan kerusakan hutan hutan semakin meluas. Oleh 
karena itu perlu adanya kerjasama antara pemerintah Kabupaten Lebong dengan aparat 
keamanan dalam meningkatkan pengawasan pengrusakan hutan.

Kelestarian hutan TNKS yang telah ditetapkan sebagai “paru-paru” dunia setidaknya 
akan dapat mensejahterakan warga masyarakat setempat yang sebagian besar bekerja di 
sektor pertanian sawah dan tanaman pangan lainnya. Hutan menjadi penyangga kehidupan 
karena merupakan wilayah tangkapan air yang dibutuhkan masyarakat khususnya untuk 
pengairan sawah. Jika penyangga kehidupan tersebut tidak dijaga keutuhan dan 
kelestariannya, maka bisa terjadi bencana alam seperti longsor dan banjir. 

Sebagai kekayaan alam yang sangat berharga dan merupakan sumber kehidupan bagi 
makhluk di permukaan bumi, maka hutan sangat perlu dijaga kelestariannya. Oleh karena itu 
perlu adanya suatu kebijakan dari pemerintah daerah Kabupaten Lebong dalam melestarikan 
kawasan hutan. Sementara Pemerintah Daerah Kabupaten Lebong tidak berhak membuat 
kebijakan mengenai hutan lindung TNKS karena kebijakan mengenai hutan lindung langsung 
dikeluarkan oleh Balai Besar TNKS yang berkedudukan di Kabupaten Kerinci Provinsi 
Jambi. Kewenangan tersebut tidak didelegasikan kepada Pemerintah Kabupaten Lebong 
karena kewenangan dalam mengelola hutan lindung TNKS merupakan kewenangan atributif. 
Walaupun tidak secara langsung mengeluarkan kebijakan mengenai hutan lindung TNKS 
tetapi Pemerintah Kabupaten Lebong juga telah mengeluarkan beberapa kebijakan yang 
secara langsung ikut melestarikan hutan lindung TNKS, yaitu: (1) Peraturan Daerah Nomor 
24 Tahun 2005 tentang izin pemanfaatan dan pengumpulan kayu rakyat (IPKR), (2) Peraturan 
Daerah Nomor 25 Tahun 2005 tentang izin pemanfaatan kayu rakyat atau bukan kayu rakyat, 
(3) Keputusan Bupati Lebong Nomor 765 Tahun 2008 tentang pembentukan tim terpadu 
pengamanan hutan dan pemberantasan penebangan kayu secara illegal di kawasan hutan dan 
peredarannya di wilayah Kabupaten Lebong, dan (4) Keputusan Kepala Dinas Kehutanan dan 
Perkebunan Kabupaten Lebong tahun 2008 tentang mitra konservasi pedesaan Dinas 
Kehutanan dan perkebunan Kabupaten Lebong Tahun 2008. 

C. Peran Lembaga Adat

Pada suku bangsaRejang secara adat, sebuah dusun (sadei) dianggap resmi berdiri 
apabila sudah terbentuk lembaga adat ditandai dengan ditanamnya kelapa pinang (nyioa 
pinang). Lembaga adat yang dimaksud adalah kuteuiyang merupakan sekaligus sebagai 
lembaga pemerintahan. Sebagai lembaga pemerintahan merupakan sebuah unit politik yang 
mengatur hubungan sesama warganya dan hubungan dengan kuteui lain (Siddik, 1980).

Bagi suku bangsa Rejang, kawasan hutan yang berada di sekitar tempat tinggalnya 
merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupannya. Hutan tidak hanya dijadikan 
sebagai tempat untuk mencari sumber-sumber ekonomi saja melainkan juga dianggap sebagai 
tempat yang mengandung nilai-nilai magis, keramat, dan hal-hal yang ditabukan.

Adanya hubungan yang telah terjalin tersebut, maka suku bangsa Rejang menjunjung 
tinggi nilai-nilai adat dan norma-norma adat yang berlaku dalam kehidupan sehari-hari, baik 

264

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



hubungan antara satu orang dengan orang lain maupun hubungan antara masyarakatnya 
dengan alam di sekitarnya. Peran lembaga adat sangat penting dalam mewujudkan situasi dan 
kondisi kehidupan masyarakat yang harmonis khususnya dalam kehidupan suku bangsa 
Rejang. Apabila terjadi pelanggaran terhadap norma-norma tersebut maka akan diberikan 
sanksi-sanksi adat, begitu pula dengan pelanggaran yang terjadi terhadap hutan lindung 
TNKS. Pelanggaran tersebut diselesaikan melalui perdamaian adat Rejang. Struktur pranata 
perdamaian adat Rejang terdiri dari Tuwai Adat (Ketua Adat), Kemin (Sekretaris Adat), 
Begawo (Juru Panggil), Tuwai Kuteui (pemimpin petulai).

Penentuan denda terhadap setiap pelanggaran akan berbeda tergantung dari jenis 
pelanggaran yang dilakukan. Setiap terjadi pelanggaran hutan lindung TNKS, maka tuwai 
adat akan bermusyawarah untuk menelaah dan mempertimbangkan segala aspek kehidupan 
guna untuk menentukan penyelesaian yang dapat di terima oleh pihak-pihak yang dianggap 
bersalah. Keputusan tuwai adat bersumber pada nilai-nilai yang terkandung dalam adat 
istiadatnya. Seorang warga suku bangsa yang dianggap melanggar adat terhadap hutan 
lindung TNKS seperti mencuri kayu, menebang pohon, membuka lahan baru atau mencuri 
hasil hutan lainnyadiselesaikan melalui pranata perdamaian adat. 

V. PENUTUP

A. Kesimpulan

Masyarakat Desa Ketenong II mengkonsepsikan hutan menurut budaya mereka, 
sedangkan pemerintah mengkonsepsikan hutan berdasarkan perundang-undangan. 
Dampaknya terjadi perbedaan pemahaman dan pemanfaatan kawasan TNKS bagi kedua 
belah pihak. Secara ekonomi, bagi masyarakat setempat kondisi tersebut membatasi akses 
mereka dalam memanfaatkan hutan yang akhirnya mempengaruhi tingkat perekonomian 
mereka. Kepentingan pemerintah terhadap hutan dilakukan dengan menerbitkan regulasi 
tentang pelarangan pemanfaatan hutan oleh masyarakat di sekitar kawasan hutan TNKS.

Bagi masyarakat Desa Ketenong II, pelarangan pemanfaatan hutan TNKS justru 
dianggap sebagai bentuk arogansi pemerintah terhadap mereka. Masyarakat menganggap 
bahwa mereka lebih dahulu menguasai lahan tersebut berdasarkan adat Rejang daripada 
keberadaan TNKS itu sendiri. Akibatnya beberapa anggota masyarakat tetap mengambil hasil 
hutan maupun mengolah lahan pertaniannya yang masuk dalam kawasan TNKS. Tindakan ini 
oleh pemerintah dianggap sebagai tindakan yang melanggar undang-undang maupun 
peraturan lainnya terkait TNKS. Namun pelanggaran tersebut dapat diselesaikan melalui 
pranata adat Rejang yaitu kuteui sehingga para pelaku hanya dihukum secara adat dengan 
membayar denda. 

Perbedaan pemahaman dan pelanggaran dalam pemanfaatan kawasan TNKS tersebut 
dapat diminimalisir melalui kegiatan sosialisasi oleh Pemerintah Kabupaten Lebong dan 
pengelola TNKS. Demikian juga peran lembaga adat kuteui yang menjembatani kepentingan 
masyarakat dengan pengelola TNKS.

B. Saran

1. Berbagai peraturan hukum di bidang kehutanan hendaknya terus disosialisasikan kepada 
masyarakat sehingga masyarakat tahu akan batas-batas dalam pemanfaatan hutan;

2. Perlu ditinjau kembali penetapan batas-batas TNKS yang melibatkan hutan masyarakat 
adat karena tujuan sistem kehutanan menurut undang-undang adalah untuk kesejahteraan 
masyarakat;

265

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



3. Perlu adanya koordinasi antara pengelola TNKS, pemerintah daerah, dan masyarakat 
setempat dalam menerapkan peraturan terkait TNKS;

4. Masyarakat Desa Ketenong II dituntut memiliki kesadaran yang tinggi dalam menjaga 
kelestarian hutan sebagai penyangga kehidupan dan wilayah tangkapan air juga 
keterlibatan dalam mendapatkan manfaat ekonomi.

DAFTAR PUSTAKA

Arios, R. L., dan Yondri, 2008. Kutai: Konsep dan Eksistensinya Pada Suku Bangsa Rejang. 
Jakarta: Depbudpar.

Badan Perencanaan dan Pembangunan Daerah Lebong. 2007.  Laporan Akhir Kajian Tentang 
Aksesibilitas Masyarakat Pada Hutan dan Profil Sosial Ekonominya. Kerjasama 
Fakultas Pertanian Universitas Bengkulu dengan Badan Perencanaan Pembangunan 
Daerah Kabupaten Lebong.

Badan Pusat Statistik Kabupaten Lebong tahun. 2007. Kabupaten Lebong Dalam Angka. 
Muaraaman: BPS Kabupaten Lebong.

Ellen, R., “Pengetahuan Tentang Hutan, Transformasi Hutan: Ketidakpastian Politik, Sejarah 
Ekologi, dan Renegosiasi Terhadap Alam di Seram Tengah”, dalam Tania Murray Li. 
2002. Proses Transformasi Daerah Pedalaman di Indonesia. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia. Hal. 205 -246.

Ganefi, et.al. 2007. “Model Pelestarian Keanekaragaman Hayati Taman Nasional Kerinci 
Seblat Berbasis Norma-Norma Hukum Adat Rejang di Kecamatan Rimbo 
Penghadang Kabupaten Lebong”. Laporan penelitian Universitas Bengkulu.

Koentjaraningrat. 1986. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Aksara Baru.
Harrison, L. E., dan Samuel, P. H. (ed)., 2006. Kebangkitan Peran Budaya: Bagaimana Nilai-

Nilai Membentuk Kemajuan Manusia. Jakarta: LP3ES.
Hartiman, A. H., Dewayanti, Y. K., Yamani, M., dan Yono, M., 2001. “Ketaatan Masyarakat 

Pada Hukum Adat Dalam Pelestarian Keanekaragaman Hayati Taman Nasional 
Kerinci Seblat Di Kabupaten Rejang Lebong Propinsi Bengkulu”. Kumpulan 
Ringkasan Penelitian Small Research Grants 2000- 2001 Taman Nasional Kerinci 
Seblat Kehati dan Departemen Kehutanan.

Siddik, A., 1980. Hukum Adat Rejang. Jakarta: Balai Pustaka.
Sukisno, 2009. ”Analisis Pengembangan Wilayah Berbasis Konservasi Sumber Daya Alam di 

Kabupaten Lebong”. Tesis Sekolah Pascasarjana Institut Pertanian Bogor.
Sumardi, M., dan Hans-Dieter Evers. ”Pemenuhan Kebutuhan Pokok Golongan 

Berpenghasilan Rendah”, dalam Muljanto Sumardi dan Hans-Dieter Evers (ed). 1982. 
Sumber Pendapatan, Kebutuhan Pokok, dan Prilaku Menyimpang. Jakarta: Rajawali. 

Umar, 2009. ”Persepsi Dan Perilaku Masyarakat Dalam Pelestarian Fungsi Hutan Sebagai 
Daerah Resapan Air (Studi Kasus Hutan Penggaron Kabupaten Semarang)”. Tesis 
Pascasarjana Universitas Diponegoro Semarang.

Utama, P., 2007. ”Perilaku Masyarakat Terhadap Perubahan Sistem Adat Perkawinan Suku 
Rejang”. Skripsi Sarjana Universitas Bengkulu.

Undang-Undang No. 41 tahun 1999.
Undang-Undang No. 23 tahun 2007 

Sumber Internet:

”Kerusakan Hutan Taman Nasional Kerinci Sebelat Wilayah Kabupaten Lebong, Propinsi 
Bengkulu”diunduh dari http://cfors.wordpress.com/2008/03/14/kerusakan-hutan-
taman-nasional-kerinci-sebelat-wilayah-kabupaten-lebong-propinsibengkulu/ 

266

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 247 - 269



diunduh 10 April 2011.
”Pembabatan Hutan TNKS di Kabupaten Lebong Makin Marak” diunduh dari 

http://www.republika.co.id/online_detail.asp?id=302285&kat_id=23diunduh 10 
April 2011.

“Taman Nasional Kerinci Seblat”. Diunduh dari www.dephut.go.id/informasi/tamnas/ 
Tamnas.htmldiunduh 10 April 2011.

Kelestarian TNKS Terancam”,diunduh dari http://www.lensanews.com/hukum-
kriminal.htmldiunduh 10 April 2011.

Pembukaan TNKS untuk Persawahan Masih  Ber lanjut”  d iunduh dar i  
http://www.rotanindonesia.orgdiunduh 10 April 2011

“Pembabatan Hutan TNKS di Kabupaten Lebong Makin Marak” diunduh dari 
http://www.republika.co.id/online_detail.asp?id=302285&kat_id=23 diunduh 10 
April 2011.

DATA INFORMAN

No Nama Umur Pekerjaan Jabatan Alamat

1. Tarmizi 41 Tahun  Tani Ketua BPD Dusun I 

2. Sukurani 55 Tahun Tani Imam Dusun I

3. Solahudin 36 Tahun Tani Sekretaris Desa Dusun II

4. Ujang Reng 60 Tahun Tani Tokoh Masyarakat Dusun III

5. Siran 30 Tahun Tani Kepala Desa Dusun III

267

Dampak Taman Nasional Kerinci Seblat Terhadap Masyarakat di Desa Ketenong II (Rois Leonard Arios)



268



Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)

PROFIL WONG PINTER MENURUT MASYARAKAT TEMANGGUNG 
JAWA TENGAH

Sartini

Fakultas Filsafat Universitas Gadjah Mada Yogyakarta
tinisartini2013@gmail.com

Abstrak

Wong pinter merupakan sebutan seorang penyembuh tradisional yang masih ada di wilayah 
Kabupaten Temanggung Jawa Tengah. Tujuan penelitian ini adalah menjelaskan definisi dan ciri 
wong pinter, membedakan penyebutannya dengan istilah kyai dan dukun, menjelaskan 
keberadaannya sebagai individu dan anggota masyarakat, menjelaskan pelayanan dan unsur yang 
mempengaruhinya, serta menemukan wong pinter di Temanggung Jawa Tengah. Penelitian ini 
merupakan penelitian lapangan. Pengumpulan data dilakukan dengan pendekatan etnografi dengan 
melakukan strategi wawancara kualitatif face-to-face interview dan Focus Group Discussion (FGD). 
Data disusun dalam bentuk tabulasi dan dikelompokkan sesuai dengan tema-tema pertanyaan 
penelitian, kemudian dianalisis dan disajikan dalam bentuk uraian (deskripsi). Analisis dilakukan 
dengan kerangka berfikir kedudukan manusia sebagai pribadi, makhluk Tuhan, dan sebagai makhluk 
sosial. Istilah wong pinter secara sempit merujuk pada orang yang berkemampuan khusus, khususnya 
dalam berkomunikasi dengan makhluk supranatural, mempunyai jiwa penolong tanpa meminta 
imbalan, menjunjung tinggi moral, mempunyai kemampuan mengobati dan menyembuhkan, 
membantu mendoakan, dan memberikan nasihat. Wong pinter mempunyai ciri yang berbeda dengan 
dukun dan kyai. Sebagian besar wong pinter adalah taat beragama dan bersosialitas dengan baik. 
Kemampuan memberikan pertolongan didapat secara keturunan, langsung dari Tuhan dan dengan 
cara belajar. Faktor keyakinan pasien dianggap menjadi faktor kemajasan doanya. Wong 
pinterditemukan di seluruh wilayah kecamatan, dan berasal dari berbagai agama dan kepercayaan. 
Pada umumnya mereka laki-laki, hanya satu wong pinter berjenis kelamin perempuan.

Kata kunci: wong pinter, dukun, Temanggung

WONG PINTER'S PROFILE ACCORDING TO PEOPLE OF 
TEMANGGUNG CENTRAL JAVA

Abstract

Wong Pinter is one of the traditional healers in Temanggung Central Java. The purpose of this 
study is to explain the term, how they conduct as an individual and the member of their society, their 
services and how people still rely on them, and find wong pinter in Temanggung. It is a fieldresearch. 
The data was collected through ethnographic approach with face-to-face interviews and Focus Group 
Discussion (FGD strategies). The data were collected, arranged, and grouped related to the themes of 
the research question. They were be analyzed and presented in a description. Analyses were performed 
with a framework of the human person position, as an individual, a creature of God , and as social 
beings.The term of wong pinter refers to persons who have special abilities, especially to communicate 
with the supernatural beings, have a helper soul without economic orientation, uphold morals,help to 
pray, and give advice.The term is relatively different from kyai and dukun. Some of them are pious in 
Islamic teachings, and all of them have good conduct in the society. Their abilities are given from the 
offspring, obtained directly from God and learned from many sources. Patient confidence is also 
considered to be a factor of successful prayer. Wong pinters are from almost all regions and beliefs that 
exist in Temanggung. There is only one a female wong pinter.

Keywords: wong pinter, dukun, Temanggung

I. PENDAHULUAN

Meskipun dunia dan khususnya Indonesia sekarang ini sudah memasuki zaman modern 
dengan majunya teknologi kedokteran dan perkembangan pemahaman keagamaan, tetapi 
masyarakat masih memanfaatkan para penyembuh tradisional. Penyembuh tradisional 
dibedakan dengan penyembuh modern. Penyembuh tradisional berbasis pada pengetahuan 
tradisional, sementara penyembuh modern, seperti dokter dan tenaga medis, berbasis pada 

Naskah masuk : 8 April 2015, revisi I : 14 Mei 2015, revisi II : 28 Mei 2015, revisi akhir : 5 Juni 2015

269



ilmu modern dan teknologi. Menurut Convention of Biological Diversity (dalam 
http://www.cbd.int/traditional/intro.shtml), yang dimaksud pengetahuan tradisional adalah 
sebagai berikut.

Traditional knowledge refers to the knowledge, innovations and practices of indigenous 
and local communities around the world. Developed from experience gained over the 
centuries and adapted to the local culture and environment, traditional knowledge is 
transmitted orally from generation to generation. It tends to be collectively owned and 
takes the form of stories, songs, folklore, proverbs, cultural values, beliefs, rituals, 
community laws, local language, and agricultural practices, including the development 
of plant species and animal breeds. Sometimes it is referred to as an oral traditional for it 
is practiced, sung, danced, painted, carved, chanted and performed down through 
millennia. Traditional knowledge is mainly of a practical nature, particularly in such 
fields as agriculture, fisheries, health, horticulture, forestry and environmental 
management in general.

Penyembuh tradisional mendapatkan pengetahuan yang dibangun oleh pengalaman 
hidup yang berakar pada lingkungan sosial, budaya, dan keagamaan yang berkembang dan 
merupakan kearifan lokal masyarakat. Pengetahuan ini dapat berkembang menjadi 
pengalaman-pengalaman praktis termasuk di dalam dunia penyembuhan dan pelayanan sosial 
kepada masyarakat. Pengetahuan tradisional berbasis pada logika masyarakatnya sendiri, 
sedangkan pengetahuan modern berbasis pada rasionalitas ilmu. Dengan pengetahuan 
tradisionalnya, para penyembuh mampu melakukan berbagai pelayanan kepada masyarakat, 
misalnya melakukan praktik penyembuhan penyakit fisik seperti terbakar, digigit hewan 
berbisa, atau penyakit demam, bahkan penyakit berat lain seperti tumor dan kanker. 
Didapatkan data bahwa para penyembuh tradisional juga melakukan pelayanan pada masalah 
non fisik yang dikenal dengan gangguan makhluk halus, konsultasi mencari waktu yang tepat 
untuk memulai usaha, membangun rumah, menempati rumah, membangun jembatan, atau 
melaksanakan hajat. Penyembuh tradisional juga sering dimintai doa untuk memuluskan 
karir, memulangkan orang yang pergi meninggalkan rumah, melancarkan sakaratul maut, dan 
memberikan nasihat-nasihat (Sartini a, 2014:659). 

Data-data pustaka menunjukkan bahwa keberadaan penyembuhan tradisional ini penting 
di masyarakat dan menjadi bahan kajian ilmiah. Di Afrika ditunjukkan oleh penelitian Truter 
(2007: 56) yang menuturkan bahwa 60% sampai 80% anggota masyarakat berkonsultasi 
dengan penyembuh tradisional sebelum mereka berobat kepada ahli medis. Demikian juga di 
India, salah satu penelitian menyebutkan bahwa terapi tradisional masih dianggap efektif 
untuk menangani berbagai penyakit fisik dan mental (Dalal, 2007:8). Di Indonesia, 
penyembuh tradisional masih tumbuh subur, baik yang berkaitan dengan penolong kelahiran 
(Amilda, 2010:3), maupun penyembuh dalam pengertian lain yang dikenal dengan berbagai 
istilah seperti: wong pinter, dukun, tabib, ahli kebatinan, ahli thariqah, ustadz, kyai (Sofwan, 
2010:3). Para pengkaji Jawa menemukan beberapa istilah lain seperti dukun biasa, wong 
tuwa, tiyang sepuh, pitulung, juga guru mistik (Sartini a, 2014: 659). Khiun (2012: 25) juga 
menyebut beberapa macam dukun senada dengan apa yang diuraikan oleh Geertz (1976:86) 
mengenai macam-macam dukun seperti: dukun bayi, dukun calak, dukun temanten, dukun 
petungan, dukun sihir, dan lainnya. Dikenal juga istilah dokter-dukun (terkun) (Gerber dan 
Williams, 2002:58), yang merupakan penyembuh modern tetapi masih menggunakan bantuan 
pengetahuan non medis. Praktik-praktik penyembuhan tradisional masih menjadi referensi 
berbagai lapisan masyarakat. 

Sebagai contoh, pasien dengan berbagai latar belakang usia, pekerjaan, dan pendidikan 
mendatangi para penyembuh alternatif di Semarang Jawa Tengah untuk penanganan masalah 
penyakit fisik, gangguan makhluk halus, maupun masalah sosial seperti masalah rumah 
tangga (Sofwan, 2010:136). Di Demak, masalah ekonomi dan kelancaran perdagangan juga 

270

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



menjadi modus bagi sebagian anggota masyarakat untuk mendatangi wong pinter, khususnya 
kyai. Para pedagang banyak berkonsultasi dan minta doa para kyai untuk memperlancar 
usahanya (Indrasuari, 2012). Penelitian Thohir (1991) juga menjelaskan bahwa para 
pengrajin mebel di Sukodono Jepara Jawa Tengah meminta bantuan pengujub kyai atau dukun 
untuk membantu kelancaran usahanya. Di antara para pengrajin ini, mereka mempercayai hari 
baik yang ditunjukkan oleh kyai atau dukun untuk memulai usahanya. Para kyai biasanya 
memberikan sarana doa, rajah, dan lainnya, dan dukun memberikan sarana yang beragam 
sesuai keahliannya. Penyembuh tradisional ini ada di berbagai daerah dengan berbagai 
macam nama dan karakteristiknya.

Penelitian ini mengeksplorasi profil wong pinter, yaitu salah satu penyembuh tradisional 
yang ada di wilayah Kabupaten Temanggung Jawa Tengah. Wilayah ini dipilih karena 
merupakan salah satu daerah yang di dalamnya praktik penyembuhan tradisional masih 
banyak ditemukan. Di samping itu, dari eksplorasi data awal ditemukan kekhasan 
pemahaman masyarakat Temanggung mengenai istilah wong pinter, yang dibedakan dengan 
istilah kyai atau dukun. Pandangan masyarakat Temanggung relatif berbeda dengan beberapa 
pandangan dari banyak literatur tentang Jawa, dengan memberikan karakteristik positif pada 
aspek keagamaan dan moralitas wong pinter (Sartini a, 2014: 661). Data penelitian 
iniselanjutnya diperoleh dengan melibatkan responden yang lebih banyak dan meluas ke 
seluruh kecamatan di wilayah Temanggung sehingga relatif data dan hasilnya mewakili 
pandangan masyarakat Temanggung.

Dari penjelasan di atas dapat dirumuskan bahwa hal yang menjadi persoalan penelitian 
ini yaitu apa pemahaman masyarakat Temanggung mengenai istilah wong pinter? Secara 
lebih detail dapat dirumuskan beberapa pertanyaan penelitian: Apa definisi wong pinter? Apa 
saja ciri seseorang disebut wong pinter? Apa bedanya wong pinter dengan kyai, dukun, dan 
para penyembuh lain? Pelayanan sosial apa saja yang diberikan oleh wong pinter? Apa saja 
kegiatan wong pinter sebagai pribadi, sebagai pemeluk agama, dan sebagai anggota 
masyarakat? Apa saja layanan bantuan yang diberikannya? Apa faktor yang mempengaruhi 
kemampuan wong pinter? Siapa orang di daerah Temanggung yang dapat disebut wong 
pinter?

Sebagaimana sudah dijelaskan, telah dilakukan ekplorasi awal tentang profil wong 
pinter. Sampel diambil pada masyarakat Kemloko Kranggan Temanggung. Masyarakat 
membedakan istilah dukun, kyai, dan wong pinter. Istilah wong pinter dianggap memiliki 
pengertian yang khas. Istilah dukun lebih dekat dengan istilah paranormal. Paranormal atau 
dukun sering berkonotasi dengan penyembuh yang mengharapkan uang dari pasien. Istilah 
wong pinter berkonotasi positif, terhindar dari hal-hal yang secara moral negatif. Penyembuh 
yang secara moral berlaku salah, tidak dapat diangap sebagai wong pinter, tetapi dapat disebut 
paranormal atau dukun. Disimpulkan bahwa wong pinter adalah penyembuh tradisional yang 
memiliki kemampuan khusus untuk membantu menyelesaikan persoalan di masyarakat. 
Praktik dilakukan dengan menggunakan doa-doa yang mengandung unsur Jawa dan Islam. 
Kemampuannya didapatkan karena kedekatannya dengan Tuhan dengan melakukan beberapa 
usaha spiritual antara lain dengan melakukan puasa-puasa khusus. Mereka dianggap sebagai 
orang yang menjalankan agama secara baik dan secara moral tidak tercela (Sartini a, 2014: 
645-647). Hasil penelitian belum merupakan representasi pandangan masyarakat 
Temanggung secara lebih luas, oleh karena itu diperlukan penelitian dengan responden yang 
representatif.

Penelitian Sofwan (2010) dengan judul Peranan Wong Pinter Dalam Pengobatan 
Alternatif Di Kota Semarang tidak membedakan istilah wong pinter sebagai kategori dengan 
karakter khusus, dan disertasi Agustinus Sutiono, dengan judul The Roles and Significance of 

271

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



Wong Pinter, the Javanese Shaman (Sutiono, 2014), menjelaskan istilah wong pinter dengan 
menghubungkan kedekatannya dengan istilah shamanisme. Istilah wong pinter dalam kajian 
ini mengacu pada istilah dukun dalam arti luas, sebagaimana dipakai oleh Geertz (1976) dan 
Woodward (2011). 

Telah dilakukan penelusuran istilah wong pinter pada pustaka-pustaka yang ditulis oleh 
para ahli tentang Jawa (Sartini a, 2014), yang meliputi karya-karya Geertz (1976), Daniels 
(2009), Mulder (2005), Woodward (2011), dan Hesselink (2011). Hasil penelitian ini 
menunjukkan bahwa tidak banyak ditemukan istilah wong pinter. Kriteria yang terdapat pada 
wong pinter di Temanggung relatif memiliki kedekatan dengan figur dukun atau kyai tetapi 
dengan menghilangkan aspek negatif atau ambigu dari dukun dan kemampuan keislaman 
yang ada pada kyai. Wong pinter dapat digambarkan sebagai figur transisional antara dukun 
dan kyai. Ia juga relatif memiliki karakteristik yang mirip dengan apa yang disebut Mulder 
sebagai guru mistik. Metode penyembuhan yang dilakukan wong pinter berbeda dengan yang 
dilakukan dokter-dukun atau ustadz meskipun ustadz juga menggunakan air doa dan adanya 
kepercayaan pada dunia non-manusia (non-human beings).Wong pinter tidak menggunakan 
metode dzikir seperti halnya dilakukan dokter dukun atau pembacaan ayat-ayat Al Qur'an 
sebagaimana dilakukan ustadz ruqyah. Berdasarkan kajian di atas, maka menjadi penting 
memperdalam kajian untuk menemukan definisi dan menggambarkan profil wong pinter 
sebagai bagian dari penyembuh tradisional yang boleh jadi memang mempunyai kualifikasi 
khusus dibandingkan istilah kyai, dukun, dokter terkun, paranormal, dan penyembuh lain.

Penelitian ini dilakukan pada tahun 2014 (Sartini b, 2014), bertujuan mengeksplorasi 
bagaimana pemahaman masyarakat Temanggung mengenai profil wong pinter dalam 
perannya sesuai hakikat kodratnya sebagai makhluk monodualis-monopluralis, yaitu: 
susunan kodrat manusia yang terdiri atas jiwa dan raga, sifat kodrat manusia sebagai individu 
sekaligus sosial dan kedudukan kodrat manusia sebagai makhluk pribadi dan makhluk Tuhan 
(Notonagoro, 1980:23). Manusia hidup sebagai dirinya sendiri, sebagai makhluk Tuhan dan 
selalu dalam kapasitasnya sebagai anggota masyarakat. Dalam kedudukannya tersebut 
manusia akan melakukan peran-perannya masing-masing sesuai dengan lingkungan hidup 
dan budayanya, terutama berkaitan dengan karakteristik dan kemampuan-kemampuan 
khusus yang dimilikinya. Fokus penelitian adalah menemukan sosok orang-orang yang 
disebut sebagai wong pinter. 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan dengan menggunakan metode etnografi 
(Crang, 2007:1), yaitu metode pengumpulan data yang bekerja memahami bagian dari 
pengalaman hidup yang diketahui oleh masyarakat sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari 
mereka. Gate keepers (penjaga pintu), artinya orang-orang kunci, dimanfaatkan untuk 
mendapatkan kontak sumber-sumber yang akan diwawancarai. Hal ini diharapkan dapat 
meningkatkan objektivitas data yang penuh secara teoritik. Gambaran objek diharapkan 
merupakan representasi kondisi aktual dan umum dari objek (Crang, 2007:15-25). 
Narasumber diambil dari masyarakat Temanggung mewakili masyarakat dari 20 kecamatan 
yang ada di Kabupaten Temanggung dengan mempertimbangkan variasi agama, pendidikan, 
usia, juga pekerjaan. Hal yang dipertimbangkan dalam pengambilan narasumber ini antara 
lain variasi dan kemampuan memberikan informasi. Dengan pertimbangan ini diharapkan 
cukup data yang diperoleh untuk memberikan gambaran pandangan masyarakat. 

Pengumpulan data dalam rangka mempelajari perilaku culture-sharing dari individu-
individu dan kelompok ini dilakukan dengan strategi wawancara kualitatif melalui face-to-
face interview dan Focus Group Discussion (FGD). Data yang diambil dipertimbangkan 
kualitasnya dengan melakukan pengecekan atau wawancara ulang. Narasumber berasal dari 
berbagai wilayah kecamatan di Kabupaten Temanggung, usia, tingkat pendidikan,danberasal 

272

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



dari berbagai macam profesi. Dengan cara ini diharapkan dapat diperoleh pandangan 
menyeluruh (holistic account) yang dapat mewakili gambaran kompleks pandangan 
masyarakat (Creswell, 2010: 263-264, 267). 

Data yang telah dikumpulkan, selanjutnya dilakukan tabulasi dan dikelompokkan sesuai 
dengan tema-tema pertanyaan penelitian. Data kemudian dianalisis dan disajikan dalam 
bentuk uraian penjelasan. Analisis dilakukan dengan kerangka berfikir kedudukan manusia 
sebagai makhluk Tuhan, sebagai pribadi dan sebagai makhluk sosial. Profil wong pinter di 
Temanggung Jawa Tengah dipaparkan dengan model deskripsi (Baker, 1994: 54) 

II. GAMBARAN UMUM MASYARAKAT TEMANGGUNG

Dilihat dari tingkat pendidikan, sekitar 69% warga masyarakat berpendidikan Sekolah 
Dasar dan bahkan tidak tamat. Hanya sekitar 31% anggota masyarakat yang berpendidikan 
Sekolah Menengah ke atas. Bahkan di wilayah Kota Temanggung yang angka tingkat 
pendidikan masyarakatnya relatif lebih tinggi, hampir 50% warganya hanya bertatus tamatan 
Sekolah Dasar dan bahkan tidak lulus Sekolah Dasar. Komponen masyarakat berpendidikan 
Sekolah Dasar tampak mendominasi. Menurut data pemerintah Kabupaten Temanggung, 
sejak tahun 2010 cukup konstan menunjukkan bahwa masyarakat Temanggung mayoritas 
hidup sebagai petani (53%), diikuti dengan profesi pedagang (15%), profesi di bidang jasa dan 
industri sekitar 10 % dari total masyarakat. Profesi lainnya jumlahnya relatif lebih sedikit. 
Dari 20 kecamatan, wilayah kota hanyalah wilayah Kecamatan Temanggung. Kecamatan 
lainnya merupakan kota kecil dengan pedesaan sebagai wilayah kerjanya. Apabila 
dibandingkan dengan jumlah masyarakat pedesaan yang mendominasi jumlah anggota 
masyarakat Temanggung, maka dapat disimpulkan bahwa sebagian besar masyarakat 
Temanggung berpendidikan rendah, tinggal di pedesaan dan kebanyakan berprofesi sebagai 
petani. Latar belakang pendidikan, kondisi geografis dan profesi ini akan berkaitan dengan 
cara pandang masyarakat terhadap lingkungan dan cara hidup mereka. Misalnya, bagaimana 
masyarakat mengakses informasi dan kesehatan, cara mereka mempersepsi dan 
menyelesaikan masalah kehidupan, sangat ditentukan kondisi tersebut.

Masyarakat Temanggung mayoritas beragama Islam. Perkembangan Islam dibuktikan 
dengan banyaknya pondok pesantren dan sekolah berbasis agama Islam di berbagai wilayah 
Temanggung. Meskipun mayoritas masyarakat adalah umat Islam, tetapi beberapa sekolah 
berbasis agama non-Islam juga ada di Temanggung, khususnya di wilayah kota. Meskipun 
mayoritas masyarakat Temanggung beragama Islam, tetapi hampir di semua kecamatan 
berdiri rumah-rumah ibadah. Gereja Kristen, gereja Katolik, kapel, vihara, cetia dapat 
ditemukan di beberapa wilayah kecamatan.

Sekolah berbasis agama terdapat di beberapa kecamatan, khususnya sekolah yang 
berbasis Islam. Dikatakan oleh narasumber bahwa di daerah pedesaan terdapat lebih banyak 
dan berdiri lebih dahulu sekolah berbasis agama (Islam) daripada sekolah negeri. Meskipun 
demikian, sekolah berbasis agama non Islam terdapat di Kota Temanggung, yaitu sekolah dari 
yayasan berbasis Kristen dan Katolik seperti: sekolah Kanisius, sekolah Kristen dan sekolah 
Masehi di Kota Temanggung dan Parakan.

III. GAMBARAN PEMIKIRAN MASYARAKAT TEMANGGUNG

Latar belakang masyarakat yang sebagian besar berprofesi petani dan pendidikan 
masyarakat yang relatif rendah mempengaruhi pandangan dan cara hidup masyarakat. 
Kondisi masyarakat yang sebagian besar hidup di daerah pedesaan mempengaruhi cara 

273

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



berpikir dan cara hidup mereka yang berbeda dengan masyarakat kota besar. Gambaran 
pemikiran yang berkembang pada masyarakat Temanggung dapat dijelaskan sebagai berikut.

Ibu Sumilah, 52 tahun, ibu rumah tangga, berpendidikan SMP, berasal dari Banaran 
Gemawang, menggambarkan desanya sebagai berikut. Di wilayahnya, sudah banyak para 
pemuda yang mengikuti studi lanjut di perguruan tinggi. Jumlah sekolah Negeri tumbuh dan 
mulai mendominasi. Puskesmas sebagai institusi kesehatan juga berkembang baik. Meskipun 
demikian, kepercayaan pada hal-hal mistis dan gaib masih banyak ditemukan. Misalnya, 
sebagian masyarakat masih mempercayai bahwa kondisi sakit disebabkan oleh gangguan 
makhhuk halus. Dengan adanya kepercayaan ini, masih ditemukan orang-orang yang 
meletakkan sesajian di sumber mata air, sungai, atau tempat lain yang dianggap keramat. 
Mereka melantunkan doa, membawa bawang putih dan perlengkapan lain sebagai tolak bala 
supaya tidak diganggu oleh penunggu tempat keramat tersebut. Sebagian anggota masyarakat 
yang akan memanfaatkan pertolongan wong pinter atau dukun akan pergi keluar kampung 
karena di desanya tidak ada.

Sebagian masyarakat mempercayai kemampuan supranatural seseorang. 
Diinformasikan oleh narasumber, Mbah Gudik di Langgeng Balong Tlogomulyo sering 
didatangi tamu yang meminta bantuan karena ada orang yang kerasukan, minta didoakan 
untuk kelancaran rejeki atau bahkan minta nasihat ketika akan diadakan pencalonan kepala 
desa. Tamu yang biasanya berhasil dalam pertarungan menjadi kepala desa dipercaya bahwa 
ketika mendatangi dan meminta restu dan nasihatnya diberi ucapan ”Sampeyan dadi” (artinya 
'Anda akan menjadi Kepala Desa'. Bagi calon yang datang padanya dan pada akhirnya tidak 
jadi, maka ketika datang meminta restu mereka akan diberi nasihat. Seolah sudah mengetahui 
apa yang akan terjadi, calon yang tidak akan terpilih akan dinasihati untuk bersabar, ikhlas, 
atau diminta untuk menggeluti pekerjaan lain. Hal ini masih terjadi dan dipercaya oleh 
masyarakat sampai sekarang.

Peran wong pinter atau dukun masih sangat kuat terutama hubungannya dengan 
pelaksanaan ritual tertentu. Salah satu contoh dikemukakan oleh Bapak Parji, 41 tahun, 
berpendidikan SMA, seorang Perangkat Desa di Klepu Kranggan. Di wilayahnya pernah 
terjadi pembelian sumber mata air dari Getas dan Kemiri Kaloran. Setelah semua persetujuan 
dan perlengkapan dipenuhi, sebelum kran air dibuka maka diadakanlah ritual dengan harapan 
air akan lancar mengalir. Masyarakat juga mempunyai pandangan bahwa padasalah satu 
sumber mata air yang lain dipercayai bahwa bila ada seorang wanita menstruasi mencuci di 
wilayah sumber air tersebut, maka air akan mati. Setelah dilaksanakan ritual tertentu dan atau 
menunggu beberapa waktu maka air akan mengalir kembali. Kejadian tersebut dianggap 
mengotori dan mengganggu sumber air atau penunggunya, maka perlu dilakukan upaya untuk 
membersihkan kembali.

Menurut narasumber lain, Bapak Tri Udy Setyo, usia 30 tahun, di salah satu sumber mata 
air yang bernama Kali Pendhem di wilayah Kecamatan Gemawang, dipercayai hal sebagai 
berikut. Bila ada anggota masyarakat melakukan asah-asah, yaitu bersih-bersih barang 
keperluan memasak di dapur (biasa dilakukan perempuan) maka sumber air akan mati. 
Dengan keadaan ini masyarakat akan meminta wong pinter untuk melakukan ritual tertentu 
dan mata air akan hidup kembali.

Kepercayaan kepada hal gaib masih berlangsung dan aktivitas melakukan ritual masih 
banyak diadakan di wilayah Temanggung ini. Pengobatan tradisional juga masih menjadi 
alternatif bagi masyarakat. Tidak hanya bagi orang miskin dan tidak berpendidikan, 
kenyataannya pengobatan alternatif menjadi pilihan ketika pengobatan medis dianggap sudah 
maksimal, sebagaimana contoh di bawah ini.

274

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



Bapak Suwardi Suryoputro, 71 tahun, seorang pensiunan guru dan pernah menjadi 
anggota DPRD kabupaten, mempunyai pengalaman tentang pengobatan medis dan non 
medis. Pada suatu saat beberapa tahun yang lalu, istrinya diindikasi mengidap kanker stadium 
lanjut dan dokter menyarankan operasi. Akan tetapi, pada saat itu kondisi istrinya kritis dan 
usianya diyakini tidak akan lama sehingga tidak memungkinkan untuk dioperasi. Dalam 
kondisi panik ini Bapak Suwardi mendapat saran untuk datang kepada seorang penghusada di 
Jakarta. Ia mengenalnya dengan nama Bu Lilik. Saat diskusi penelitian ini dilakukan, Ibu Lilik 
sudah meninggal dunia. Dalam usahanya menyembuhkan istrinya, ia harus melakukan ritual 
memendam telur angsa yang tidak menetas (endhog uwuk). Ibu Lilik mengatakan bahwa 
istrinya masih akan memiliki usia panjang, dan yang terjadi sampai saat ini, istri Pak Suwardi 
masih sehat. Ibu Lilik tidak mengutip bayaran dari bantuannya ini dan Pak Suwardi menyebut 
Ibu Lilik sebagai wong pinter.

Wong pinter merupakan salah satu fenomena pada masyarakat Temanggung. 
Eksistensinya masih dibutuhkan. Masyarakat akan mendatanginya sesuai dengan masalah 
dan kesulitan yang dihadapi masing-masing. Dari sisi istilah, wong pinter sering disamakan 
dengan istilah dukun. Meskipun demikian, ada sebagian anggota masyarakat yang 
membedakan. Sebagian masyarakat yang lain paham untuk mengategorikan, atau 
menghubungkan satu dengan yang lain termasuk dengan kyai.

IV. PEMAHAMAN MASYARAKAT TEMANGGUNG  TENTANG WONG PINTER

A. Pemahaman Masyarakat tentang Istilah Wong Pinter

Istilah wong pinter dapat mengarah pada aspek kecerdasan, atau pendidikan. Di sisi lain, 
istilah ini mengacu pada seseorang berkemampuan khusus, atau bahkan disamakan dengan 
istilah dukun sebagai kategori umum. Dua istilah ini sering dikaitkan dengan hal yang 
dianggap bertentangan dengan ajaran agama sehingga sebagian orang berusaha menghindar 
dari mengenal atau bersinggungan dengan istilah tersebut. Salah satu pandangan masyarakat 
yang seolah tidak (mau) mengarahkan pemahaman dan tidak mau bersinggungan dengan dua 
istilah tersebut sebagaimana tampak pada pandangan Ibu Mujiarti, wanita petani dari Glethuk 
Getas Kaloran berusia 36 tahun dan berpendidikan SMP di bawah ini. 

Menurutnya, wong pinter adalah orang yang bisa dipercaya, berkemampuan memberi 
contoh masyarakat, memecahkan masalah, orang yang rajin beribadah dan mengutamakan 
kerukunan, juga orang yang memberi pertolongan kepada orang lain yang membutuhkan. Ia 
menyebut nama Bapak Sapto Purnomo seorang kepala dusun dan beberapa tokoh agama di 
wilayah desanya, yaitu Bapak Triyono seorang Pendeta Kristen, Bapak Dahono seorang 
pemuka Budha dan Bapak Sarono seorang pemuka Islam. Ia membandingkan kemampuan 
wong pinter ini dengan kemampuan masyarakat tingkat bawah yang kurang berpengalaman. 
Pertolongan di sini juga dipahaminya sebagai akses informasi, dan yang termasuk orang yang 
memiliki kategori ini adalah perangkat desa, guru umum, guru agama, petani, juga pedagang 
sebagaimana contoh yang disebutkan di atas.

Ketika dihadapkan pada istilah dukun, ia mengatakan bahwa ia tidak pernah ke dukun, yang 
diketahui hanya dukun pijat dan dukun beranak. Kedua dukun ini membantu penyembuhan 
sakit fisik seperti keseleo dan dukun yang membantu kelahiran bayi. Mengenai macam dukun 
selain yang disebutkan, dikatakannya ada di antara masyarakat yang percaya dan ada yang 
tidak percaya. Ibu Mujiarti mendapatkan informasi pengalaman tetangga yang sakit dan pergi 
ke dukun tetapi tidak sembuh padahal tetangganya dimintai uang pembayaran jasa. 
Menurutnya, wanita tetangganya itu sudah tertipu karena ternyata meskipun sudah 
membayar, penyakitnya tidak kunjung sembuh. Ketika ditanya tentang kelebihan atau 

275

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



kemampuan dukun atau wong pinter yang lebih (linuwih), Ibu Mujiarti baru mengatakan 
bahwa yang disebut wong pinter adalah orang yang dapat menyembuhkan penyakit dengan 
doa-doa dan air putih. Meskipun demikian, ia meragukan apakah kesembuhan itu dari doa-
doa dan air putih tersebut atau dari yang lain karena pasien mendatangi lebih dari satu sumber 
pengobatan.

Keterbatasan pandangan dan pengungkapan pemahaman ini dimungkinkan dipengaruhi 
oleh pengambilan jarak yang bersangkutan untuk menjaga pemahamannya dari hal-hal yang 
dianggap tidak agamis. Di dalam catatan wawancara tertulis, yang bersangkutan mengatakan 
tidak mempercayai dukun dan hal-hal gaib.

Pandangan Ibu Mujiarti merupakan bagian dari pandangan masyarakat Temanggung. 
Sebagian besar narasumber yang lain mengetahui istilah wong pinter, bahkan dapat 
menjelaskan bedanya dengan istilahwong ngerti, wong tuwa, dukun, dan kyai. Narasumber 
juga dapat menjelaskan apa kesamaan dan perbedaan ciri yang melekat pada istilah tersebut.

B.Pemahaman Masyarakat Mengenai Perbedaan Wong Pinter,  Dukun, dan Kyai

Istilah wong pinter, cenderung dekat dengan istilah wong ngerti, wong tuwa, kyai, atau 
bahkan istilah dukun. Bahkan istilah dukun atau wong pinter kadang dianggap sebagai istilah 
yang lebih umum. Misalnya, di salah satu desa di daerah Kranggan, istilah dukun menjadi 
istilah yang lebih generik, tidak melihat spesifikasi karakternya. Sebagian narasumber lain 
menyamakan istilah wong tuwa dan wong pinter, sebagian lain sedikit membedakan, tetapi 
istilah ini jelas dibedakan dengan istilah kyai dan dukun. Sedangkan istilah wong ngerti 
mengacu pada kemampuan yang bersangkutan untuk mengerti kesulitan orang lain.

Narasumber dari Gemawang mengatakan bahwa wong pinter dan wong tuwa hampir 
sama. Mereka menolong, memberi petunjuk dan tidak meminta imbalan. Mereka membantu 
tanpa pamrih, ikhlas, dan lillahi ta'ala. Pasien cukup membawa oleh-oleh sebagai bawaan 
berupa gula, teh, atau makanan. Lebih sering pasien tidak membawa apapun. Mereka 
dianggap mempunyai kemampuan lebih terutama di bidang supranatural. Yang membedakan 
di antara mereka adalah pada usia. Istilah wong pinter cenderung dipakai untuk menyebut 
mereka yang berusia muda sedangkan wong tuwa dipakai untuk sebutan mereka yang berusia 
tua (sepuh). Bedanya wong pinter (usia tua) atau wong tuwa dengan dukun, adalah bahwa 
wong tuwa biasanya menjadi tempat minta petunjuk sedangkan dukun dianggap sebagai 
tempat meminta ilmu yang digunakan untuk tujuan tertentu. Mereka juga dianggap 
mempunyai indera keenam sehingga dapat melihat apa yang tidak diketahui orang lain. Wong 
pinter juga dianggap sebagai orang yang mempunyai kemampuan untuk berkomunikasi 
dengan makhluk dunia lain (yang tidak tampak mata) tetapi berpengaruh terhadap kehidupan 
manusia. Dalam kasus-kasus tertentu, seorang wong pinter berkemampuan sebagai srono, 
media untuk berkomunikasi dengan yang gaib atau bahkan dengan Tuham. Dari hasil diskusi 
dan wawancara langsung ditemukan kesamaan pemahaman bahwa hal yang paling 
membedakan wong pinter/wong tuwa dengan dukun adalah pada hal imbalan jasa.

Orang yang danggap sebagai wong pinter/wong tuwa bila mereka dimintai tolong, maka 
mereka akan membantu, dan atas bantuannya mereka tidak meminta imbalan materi atau 
uang. Sebaliknya, masyarakat cenderung akan menganggap seseorang berkemampuan lebih 
dan mau menolong tersebut dengan sebutan dukun apabila mereka mengharapkan bayaran, 
meminta imbalan, atau bahkan memasang tarif. Sebagian masyarakat menyebut syarat 
imbalan ini sebagai bebungah atau mahar. Bila syarat imbalan tidak dipenuhi biasanya 
penyembuh tipe ini tetap menolong tetapi dengan nggrundel, bergumam dalam hati atau tidak 
ikhlas. Narasumber lain bahkan mengatakan bahwa wong pinter (sebagai kategori generik) 
yang masuk kategori dukun, selain mengharap imbalan, mereka juga berkonotasi ”akal ukil”, 

276

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



yaitu melakukan trik untuk minteri orang lain. Maksudnya, wong pinter yang dukun ini 
dianggap sering memanfaatkan kepandaiannya atau boleh jadi memanfaatkan kepercayaan 
masyarakat, bukan karena kemampuan, untuk tujuan tertentu. Narasumber memandang, 
pertolongan yang diberikan dianggap berhasil lebih karena sugesti, bukan lantaran 
kemampuan penolongnya. Istilah dukun cenderung berkonotasi negatif. Oleh karenanya, 
karakteristik lain yang melekat pada istilah wong pinter yang sebenarnya adalah padanya 
tidak ada cacat moral yang dilakukan dengan sengaja.

Kyai, dapat sekaligus menjadi seorang wong tuwa atau wong pinter, tetapi ia juga 
mempunyai kemampuan sebagai seorang ahli agama Islam. Oleh karena seorang kyai adalah 
ahli agama, maka pertolongan yang diberikan dilandasi oleh pemahaman dan ajaran agama. 
Wong pinter yang juga seorang kyai dipastikan tidak memberikan syarat sesajian, tetapi wong 
pinter yang bukan kyai biasanya memberikan syarat sesajian. Sebagian dari mereka bahkan 
dianggap berhubungan dengan jin atau makhluk halus untuk mendukung kemampuannya. 
Sebaliknya, bagi seorang kyai yang mempunyai kemampuan dalam hal pengobatan atau 
pertolongan lainnya, kemampuan tersebut sering dianggap sebagai mukjizat atau karomah 
yang berasal dari Yang Maha Kuasa. Sebagian wong pinter yang beragama Islam menjalankan 
ajaran agamanya secara pas-pasan, seperti membaca syahadat, mengerjakan sholat, 
menunaikan puasa dan berzakat bahkan berhaji, tetapi tidak setotal yang dilakukan oleh kyai.

Wong pinter dianggap mrmpunyai kemampuan lebih dibanding orang pada umumnya, 
mempunyai kemampuan yang tidak biasa, dan mempunyai kemampuan khusus yaitu 
berkaitan dengan pengetahuannya tentang hal supranatural atau mistis. Wong pinter juga 
dianggap mengetahui alam duniawi dan alam gaib, mempunyai pengetahuan di luar alam 
nyata, mempunyai kemampuan lebih yang tidak tampak mata. Mereka dianggap mengetahui 
arah hidup, atau mampu menerawang masa depan, sehingga apa yang dikatakan akan dipatuhi 
oleh orang-orang yang membutuhkan kemampuannya. 

Oleh karena kemampuannya tersebut, seorang wong pinter sering didatangi tamu dan 
dimintai tolong. Kemampuan wong pinter tidak hanya bermanfaat bagi dirinya sendiri, tetapi 
juga bermanfaat bagi masyarakat. Disebut wong pinter karena keberadaannya bermanfaat 
bagi masyarakat yang membutuhkan dan tidak merugikan. Wong pinter mempunyai 
kemampuan memberi jawaban atas pertanyaan, mampu mengarahkan, membantu 
memecahkan masalah, dan memberi pertolongan bagi warga yang membutuhkan. Mereka 
dianggap sebagai tempat rujukan atau referensi karena selalu bisa memberi petunjuk dan 
mencarikan jalan keluar. Meskipun mereka belum tentu seorang tokoh masyarakat, tetapi 
mereka adalah orang-orang yang berpikir positif dan maju. Mereka mampu membaca situasi, 
maka ada yang menyebutnya sebagai wong ngerti, orang yang tahu.

Oleh karena fungsinya di masyarakat yang demikian positif, maka sebagai pribadi 
mereka dianggap sebagai sosok yang baik. Mereka adalah sosok pribadi yang dapat 
dipercaya, dapat membedakan apa yang baik dan buruk, dan pantang berbuat salah. Apabila 
sebagai manusia mereka berbuat kesalahan, maka itu adalah kesalahan yang tidak disengaja. 
Moralitas yang demikian melekat padanya karena mereka dianggap sebagai sosok yang 
ibadahnya kuat, lebih serius mempelajari agama, lebih mendekatkan diri pada Tuhan, dan 
dalam pemahaman Jawa mereka adalah orang yang sering prihatin pada Tuhan. Istilah 
prihatin biasanya dipahami sebagai perilaku dan tata cara mendekatkan diri pada Tuhan 
melalui pemahaman agama atau kepercayaan tertentu. Pengertian ini didapatkan dari data 
yang menyebutkan bahwa wong pinter tidak selalu beragama Islam apalagi harus seorang 
kyai.

277

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



C. Pemahaman Masyarakat tentang Ciri-ciri Wong Pinter

Menurut pandangan narasumber, wong pinter dan dukun mempunyai kesamaan dalam 
hal didatangi orang untuk dimintai pertolongan tetapi keduanya mempunyai ciri yang berbeda 
secara signifikan terutama pada masalah imbalan atas pertolongan yang diberikan. Wong 
pinter dianggap memberi pertolongan sebagai suatu kebajikan dan kewajiban, sementara bagi 
dukun memberi pertolongan kepada orang yang mendatanginya sebagai pekerjaan dan 
profesi. Wong pinter dianggap peka terhadap masalah yang dihadapi orang lain, mampu 
melihat situasi, dan memberi pertolongan secara ikhlas tanpa meminta bayaran. Kalau ada 
pasien datang dan memberi uang, maka biasanya uang tersebut akan ditolak. Pemberian yang 
mungkin diterima biasanya berupa sejenis oleh-oleh sekedar tanda terima kasih.

Wong pinter dianggap mempunyai kemampuan dalam menyembuhkan berbagai 
penyakit, mempunyai kemampuan supranatural, mampu menaklukkan dan berkomunikasi 
dengan makhluk halus, mampu memecahkan masalah termasuk masalah keluarga, dan 
mampu memberikan gambaran masa depan. Satu pantangan pertolongan yang tidak akan 
diberikan adalah permintaan pertolongan untuk mencelakakan orang lain misalnya untuk 
melakukan santet, tetapi sebaliknya, wong pinter mau menyembuhkan orang yang terkena 
masalah dengan ilmu hitam tersebut. Meskipun mempunyai kemampuan yang berbeda atau 
lebih dibanding orang lain, ia dianggap tidak pelit dengan ilmunya. Wong pinter dianggap 
mempunyai kemampuan memberikan arahan, pemecahan masalah, solusi atas suatu 
persoalan. Solusinya dianggap bersifat rasional, dapat diterima nalar dan tidak menyesatkan. 
Kemampuan ini diduga berhubungan dengan kemampuan atau kepintaran sesungguhnya 
yang dianggap pasti ada pada mereka. Wong pinter cenderung tidak banyak berbicara dan jika 
diminta memberikan arahan bagi masyarakat sekelilingnya. Gaya bicaranya berwibawa dan 
berkharisma. Dia juga tidak mau menyebut dirinya sebagai wong pinter, orang yang 
berkemampuan, tidak mau menonjolkan diri, dan memperlihatkan kelebihannya. Wong pinter 
tidak membuka praktek dan mempromosikan jasa yang dapat diberikan, tidak mencari pasien, 
tetapi orang membutuhkan bantuan akan mendatanginya. Wong pinter akan menolong dengan 
penuh keikhlasan.

Dari sisi kepribadian, wong pinter dianggap sebagai pribadi-pribadi yang terbuka dan 
mudah bersosialisasi. Mereka dihormati, dihargai, dan sering dijadikan tokoh masyarakat. 
Mereka juga dianggap mengetahui aturan, norma dan adat-istiadat yang berlaku. Wong pinter 
lebih mendahulukan menghormati orang lain dari pada untuk dihormati orang lain. Mereka 
dianggap sebagai pribadi-pribadi yang jujur, sabar, ramah, tidak sombong, hidup sederhana, 
berperilaku baik, tidak mempersulit, dan bicaranya menyejukkan.

Wong pinter, secara umum, dianggap sebagai orang yang taat beragama, taat beribadah, 
dan menganggap pengetahuannya berasal dari Tuhan. Menurut narasumber, apa yang 
dilakukan wong pinter tetap berdasar pada syari'at agama. Mereka memberikan arahan dan 
menyadarkan untuk tetap pasrah kepada Tuhan. Nasihatnya biasanya berkaitan dengan nilai-
nilai agama dan tidak menyesatkan.

Ciri-ciri dukun relatif berbeda dibandingkan dengan ciri wong pinter yang sudah 
dijelaskan di atas. Istilah dukun secara khusus berkonotasi negatif misalnya: menarik imbalan, 
membantu untuk memperoleh keuntungan, mau melakukan hal yang dianggap tidak sejalan 
dengan moralitas, mau memamerkan kemampuannya, kurang rendah hati, bersikap eksklusif 
dalam bergaul di masyarakat, sehingga kurang mempunyai peran dalam memberikan nasihat 
kepada pasien dan masyarakat sekelilingnya.

D. Pemahaman Masyarakat Mengenai Profil Pekerjaan, Keagamaan, dan Sosialitas

Pekerjaaan, keagamaan, dan cara bersosialitas para wong pinter di Temanggung tidak 

278

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



berbeda dengan anggota masyarakat kebanyakan. Data penelitian menunjukkan sebagai 
berikut.

Tabel 1. Pekerjaan, Keagamaan, dan Cara Bersosialisasi Wong Pinter di Temanggung

Pekerjaan Keagamaan Sosialitas

Sebagai petani Ibadahnya rutin. Dekat dengan masyarakat.
Sebagai panutan masyarakat, Diprioritaskan dalam musyawarah 
taat kepada ajaran agama. untuk memberikan nasihat dan 

arahan untuk mencapai solusi.

Aktivitas sebagai Menjalankan ibadah sesuai Berbaur dengan masyarakat.
wong pinter tidak agamanya. Tidak mengasingkan diri.
menjadi pekerjaan Setiap hal yang diberikan selalu baik.
pokok atau profesi. Seperti angggota masyarakat biasa.
Ada yang PNS, petani

Usaha/wiraswasta, Beragama. Seperti masyarakat biasa.
petani, pegawai Yang beragama Islam ke Istimewanya pada hal memberi

masjid, puasa nasihat.

Bertani, beternak Banyak beribadah, tawadlu'. Berbaur, bermasyarakat, ikut kerja
bakti.

Bekerja seperti orang Dalam hal beribadah lebih Lebih rajin dan lebih bekerja keras
lain kuat dibanding orang lain. untuk kebaikan, misalnya ketika ikut

Misalnya, wong pinter yang kerja bakti mereka datang lebih awal
kurang mampu secara ekonomi dan bekerja lebih keras.
akan lebih rajin beribadah 
dibanding orang lain.

Ada yang Ada yang menjadi pemimpin Dihormati.
mengkhususkan diri agama (golongan putih). 
sebagai wong  pinter. Ke arah aliran kepercayaan,
Ada yang bekerja biasa animism, dinamisme untuk
seperti orang lain. ilmu hitam.

Petani seperti warga Belum tentu mau menjadi Mengarahkan masyarakat bila ada
biasa.  imam atau khotbah. masalah misalnya dalam rapat atau

ketika ada pencurian.

Tergantung basis Kalau Muslim tetap sholat. Tetap berbaur.
profesinya masing- Lebih banyak yang Kejawen. Menjadi panutan.
masing. Tidak mengasingkan diri, tidak
Dimintai tolong tidak sombong. Contoh Mbah Mudah, di
sebagai pekerjaan atau setiap acara besar di kecamatan
profesi utama, hanya diundang untuk memberikan
sampingan. pendapat.

Bekerja seperti Rata-rata keagamaannya Terbuka di lingkungannya. 
masyarakat biasanya. di atas orang biasa. Tidak sombong di masyarakat.

Lebih dekat dengan Tuhan. Berperilaku seperti anggota
Ibadahnya kuat. masyarakat lain.

Bila melakukan kesalahan biasanya
karena tidak disengaja.

Seperti orang lain. Seperti masyarakat kebanyakan. Seperti masyarakat lain, ikut rapat
Tidak sama dengan ustadz. desa secara aktif.

279

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



Pekerjaan Keagamaan Sosialitas

Bekerja sebagai petani, Seperti pemeluk agama Beraktivitas sebagai anggota
pedagang, guru. yang lain. masyarakat.

Seperti masyarakat Punya agama tetapi jauh dari Seperti masyarakat biasa.
biasa: petani, peternak. ajarannya. Mudah bersosialisasi

Seperti orang biasanya. Yang Islam bisa dakwah. Seperti masyarakat biasa.
Yang ustadz bisa Yang Kejawen biasa puasa. Mengikuti kegiatan sosial.
berdakwah.

Seperti masyarakat Wong pinter memiliki kelebihan Berbaur dengan masyarakat.
biasanya supranatural tetapi berbeda 

dengan dukun, kyai, ustadz.

Bekerja seperti Ada sebagian yang tidak Bermasyarakat seperti biasa, tidak
masyarakat biasa. melaksanakan sholat diistimewakan.

(agama KTP). Anak-anaknya juga dianggap sebagai
Ada yg dominan ke agama anggota masyarakat biasa.
budaya (Kejawen). Lebih dihormati, dituakan.
Ada yang agamis tetapi sedikit. Tunduk pada peraturan, keluarganya

ditata.

Bekerja sesuai Taat beragama. Seperti anggota masyarakat lain.
pekerjaannya.

Wong pinter sering membantu
penyelenggaraan ritual ketika pada
masyarakat yang masih mempercayai

 penunggu sumber air, dan makhluk
gaib lainnya.

Tabel di atas merupakan data informasi yang dikumpulkan dari narasumber mengenai 
pekerjaaan sehari-hari yang dilakukan oleh orang-orang yang dianggap sebagai wong pinter. 
Narasumber juga memberikan informasi bagaimana para wong pinter tersebut hidup 
menjalankan agamanya, dan hidup sebagai anggota masyarakat. Data menunjukkan aktivitas 
kemasyarakatan, peran sosial para wong pinter, dan posisi wong pinter menurut pandangan 
masyarakat.

Pekerjaan para wong pinter di Temanggung adalah petani, pegawai negeri, pedagang, 
peternak, tukang, guru umum, guru agama, dan ustadz atau kyai dan menjadi wong pinter 
bukanlah profesi atau pekerjaan utama. Mereka akan memberi pertolongan kalau ada orang 
yang datang dan meminta tolong. Selebihnya, mereka akan bekerja seperti kebanyakan 
masyarakat. Di antara mereka bahkan perangka desa. Mereka akan bekerja ke ladang, 
berdagang ke pasar atau membuka warung di rumah, beternak sapi, kambing atau ayam. 
Mereka yang bekerja sebagai tukang juga akan membangun rumah, jembatan dan lainnya 
sesuai permintaan orang yang mempekerjakannya. Wong pinter yang berprofesi guru umum 
akan pergi ke sekolah sesuai jam tugasnya. Mereka yang menjadi kyai atau ustadz, akan 
berceramah dan mengajar agama seperti biasanya. Mereka tidak duduk di rumah menunggu 
pasien.

Agama para wong pinter bervariasi. Di Temanggung ditemukan wong pinter yang 
beragama yang Islam, Budha, Kristen, dan sebagian cenderung berkepercayaan Kejawen. 
Meskipun mereka memeluk agama yang berbeda, secara umum mereka dianggap sebagai 
orang-orang yang dekat dengan Tuhan. Sebagian mereka yang beragama Islam merupakan 
anggota masyarakat yang sangat memahami Islam dan taat beragama. Mereka sering dikenal 
sebagai kyai atau ustadz, dan biasa memberikan ceramah keagamaan. Sebagian mereka 

280

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



mengerjakan ajaran agama Islam yang pokok-pokok sebagaimana lazimnya dilakukan 
masyarakat biasa dengan membaca syahadat, mengerjakan sholat lima waktu, berpuasa 
Ramadhan, dan mengeluarkan zakat, bahkan berziarah ke Mekkah. Sebagian lagi, mereka 
mengaku Islam tetapi tidak mengerjakan pokok-pokok ajaran Islam. Mereka dianggap 
cenderung beragama budaya (Kejawen) dengan melakukan beberapa laku prihatin dengan 
melakukan ritual-ritual Jawa seperti puasa Ngebleng, Mutih, dan lainnya. Sebagian dari 
mereka melaksanakan pokok-pokok ajaran Islam tetapi juga melakukan ritual puasa Jawa. 
Sebagian mereka masih mempercayai kepercayaan dinamisme dan animisme.

Wong pinter yang beragama Budha banyak ditemukan di wilayah Kecamatan Kaloran. 
Dari sisi jumlah, anggota masyarakat yang beragama Budha di Kaloran secara statistik lebih 
banyak dibandingkan dengan jumlah pemeluk Budha di daerah lain. Hanya ditemukan satu 
orang wong pinter yang beragama Kristen, dan tidak ditemukan di antara mereka yang 
beragama Hindu.

Cara bersosialitas mereka relatif baik. Mereka tidak mengasingkan diri dan merasa 
sebagai warga yang eksklusif. Mereka berbaur dengan masyarakat, dekat dengan masyarakat, 
mudah bersosialisasi dan terbuka, dikenal sebagai anggota masyarakat yang baik, mentaati 
peraturan, mengikuti kegiatan sosial dengan rajin dan bekerja keras. Wong pinter dianggap 
sebagai warga yang dapat menjadi panutan karena apa yang dilakukan dan diberikannya 
selalu dianggap baik, hidup pribadi dan keluarganya dapat dijadikan contoh bagi masyarakat 
sekitarnya. Kapasitasnya sebagai teladan ini sering menjadikan mereka menjadi penasihat di 
lingkungannya.

E. Pemahaman Masyarakat tentang Jenis Pertolongan dan Faktor-faktor yang 
Mempengaruhi Kemampuan Wong Pinter

Pelayanan bantuan yang dimintakan kepada seorang wong pinter dapat dikategorikan 
sebagai berikut. 

1. Penyembuhan penyakit

Wong pinter banyak didatangi pasien dengan berbagai penyakit fisik. Ada alasan tertentu 
mengapa para pasien ini mendatanginya. Beberapa kemungkinan alasannya adalah alasan 
ekonomi dan efisiensi waktu. Datang ke wong pinter tidak memerlukan kerumitan 
administrasi, juga tidak memerlukan biaya. Mendatangi seorang wong pinter cukup dilakukan 
dengan mengutarakan maksud kedatangannya, misalnya: mengeluh sakit dan meminta 
disembuhkan, mengutarakan rencana pernikahan anak dan meminta ditunjukkan “hari baik” 
untuk pelaksanaan upacara dan perhelatan supaya kegiatan berlangsung lancar, meminta 
petunjuk dan doa untuk menemukan kembali uang atau perhiasan yang hilang atau meminta 
srono (media/doa) untuk memperlancar karir atau usahanya yang seret. Tidak perlu mengurus 
administrasi yang rumit, tinggal menuruti petunjuk wong pinter, penanganan usai dan tinggal 
menunggu hasilnya. Menurut informasi para narasumber, sebagian dari anggota masyarakat 
yang meminta pertolongan dengan kondisi sakit adalah orang-orang yang kurang mampu dan 
berpendidikan rendah. Meskipun demikian, pasien (dengan pendidikan cukup tinggi) 
mendatangi wong pinter sebagai upaya alternatif. Sebagai contoh, seorang pasien mengalami 
sakit perut tidak sembuh-sembuh padahal sudah berkali-kali ke dokter. Akhirnya, pasien 
mendatangi seorang wong pinter dan minta didoakan untuk sembuh. Pasien diberi segelas air 
putih yang sudah diberi doa, dan setelah air putih diminum ternyata si pasien merasakan sakit 
perutnya hilang. Masih banyak penyakit lain yang dimintakan pertolongan kepada wong 
pinter, termasuk penyakit berat seperti diabetes, tumor, dan kanker. Tidak hanya itu, ketika 
ada seorang ibu mengalami kesulitan melahirkan, wong pinter juga sering didatangi untuk 
dimintai tolong memberikan doa bagi kelancaran kelahiran. Ketika ada seseorang yang 

281

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



mengalami kesulitan dalam menghadapi kematian, wong pinter juga sering dimintai doa 
untuk memperlancar jalan menuju ke haribaanNya.

Wong pinter sering menggunakan tetumbuhan tertentu atau ramuan herbal untuk 
menyembuhkan penyakit misalnya menggunakan daun awar-awar yang digunakan untuk 
menangkal penyakit dan dhadhap srep untuk kasus demam. Kasus luka terbakar, tersiram air 
panas, atau terkena gigitan hewan beracun digunakan ramuan tertentu. Setiap wong pinter 
mempunyai “resep”nya masing-masing.

2. Penyembuhan gangguan makhluk halus dan menemukan barang hilang

Tidak hanya penyakit fisik, wong pinter juga sering dimintai tolong untuk 
menyembuhkan orang yang diduga dimasuki makhluk halus (kerasukan) yang menyebabkan 
anak kecil menjadi rewel, mengobati anak yang tidak mudah diatur orang tuanya, dan 
mengobati gangguan ilmu hitam seperti santet. Sebagai contoh, seseorang mendatangai 
seorang wong pinter karena anaknya tidak mau sekolah dan tidak mau menuruti nasihat orang 
tuanya. Didoakanlah si anak tersebut, dan melalui media makanan yang diberi doa dan anak 
tersebut memakannya, si anak menjadi anak baik dan kembali mengikuti kegiatan sekolah.

Wong pinter juga dianggap mampu menghilangkan mahkluk halus yang menempati 
rumah baru yang akan dihuni, mencari anak atau orang hilang yang dianggap dibawa oleh 
makhluk halus, juga mengembalikan seseorang yang bepergian jauh agar kembali ke rumah. 
Seorang narasumber mempunyai pengalaman datang dan meminta pertolongan untuk 
didoakan seorang wong pinter yang kebetulan ahli agama dan dianggap kyai untuk 
menemukan dompetnya dan dompet saudaranya yang hilang (dua kali kejadian). Sang kyai 
mengajak melakukan mujahadah, juga dengan mengajak santri-santrinya,dan akhirnya 
dompet-dompetnya tertemukan.

Pada wong pinter yang lain, untuk menemukan barang hilang, seseorang yang 
kehilangan barang harus segera menyampaikan informasi kehilangannya pada hari yang 
sama. Apabila barang hilang dalam suatu perjalanan, orang yang kehilangan tersebut diberi 
sejumput garam yang sudah diberi doa. Garam tersebut diminta untuk disebarkan seturut 
perjalanannya. Wong pinter tersebut mungkin mengatakan bahwa barangnya besok hari akan 
kembali, dan ternyata keesokan harinya ada orang yang mengantarkan barang tersebut.

3. Bantuan penetapan hari baik

Bagi masyarakat Jawa, pilihan hari dalam melakukan sesuatu berkaitan dengan masa 
depan. Salah satu kitab tentang paham Jawa yang terkenal adalah kitab primbon Betaljemur 
Adammakna. Kitab ini dan semacamnya menjadi acuan hidup masyarakat Jawa. Kitab ini 
antara lain memuat hitungan hari baik untuk melakukan suatu kegiatan.Wong pinter sangat 
dimungkinkan memahami hal ini dan cara menggunakannya sehingga orang awam yang tidak 
mempelajarinya akan bertanya kepadanya. Prinsip dari hitungan ini, ada hari tertentu yang 
dianggap terbaik untuk melakukan sesuatu sehingga orang akan memilih hari dan bahkan 
waktu tertentu untuk tujuan terbaik yang diinginkan. Sebaliknya, ada hari yang dianggap tidak 
baik (na-as), dianggap pantang untuk melakukan suatu kegiatan. Contoh ekstrimnya, 
misalnya seorang wong pinter berpantang untuk melakukan perjalanan jauh pada hari 
tertentu, misalnya Ahad Kliwon, karena hari tersebut dianggap sebagai hari tidak baik 
menurut perhitungan penanggalan Jawa. Penghitungan ini berlaku juga pada orang lain yang 
berkonsultasi tentang waktu perjalanan terbaik.

Masyarakat sampai sekarang masih berkonsultasi tentang hari baik kepada wong pinter 
terutama terkait dengan hari melakukan hajatan seperti pernikahan, sunatan, dan lainnya. 
Masyarakat juga masih sering konsultasi tentang hari baik untuk mendirikan rumah, 

282

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



membangun jembatan atau bahkan memulai menanam padi. Ketika sebuah keluarga baru 
akan memulai hidup di rumah baru, mereka juga akan berkonsultasi tentang waktu terbaik. 
Mungkin keluarga ini akan disarankan untuk melakukan ritual masuk rumah baru pada pukul 
8 malam, hari dan pasaran tertentu (misalnya Senin Wage) dengan melalui pintu utama. 
Dengan membawa peralatan tidur secukupnya ritual masuk rumah baru sudah dilaksanakan. 
Tujuan kesemua itu adalah untuk mendapatkan kebaikan dari apa yang akan dilakukan dan 
dilaksanakan. Bagi seorang pedagang tembakau, berkonsultasi tentang hari baik atau saat 
yang tepat untuk membeli tembakau merupakan salah satu hal penting dilakukan pada wong 
pinter.

4. Bantuan terkait kehidupan: rejeki, pangkat, masa depan, memperlancar usaha atau 
menyelesaikan suatu masalah.

Banyaknya tantangan hidup menyebabkan semakin banyak dan beragam masalah yang 
dihadapi manusia. Pada umumnya pasien memerlukan pendorong, penguat, dan penasihat 
terhadap masalah-masalah yang dihadapi. Sebagian masalah berkaitan dengan mentalitas, 
sebagian yang lain berkaitan dengan harapan masa depan dan penyelesaian masalah yang 
lebih baik.

Sebagai contoh, seseorang yang akan menghadapi ujian, baik sekolah maupun terkait 
pekerjaan atau pangkat, mengalami kondisi tertekan dan galau. Di dalam kondisi seperti ini 
pasien sering datang untuk mendapatkan doa supaya mempunyai perasaan mantap 
menghadapi ujian. Seseorang yang galau karena belum menemukan jodohnya juga sering 
menemui wong pinter membantu doa untuk mendapatkan kelancaran jodoh. Sebuah contoh 
lain, seseorang datang kepada seorang wong pinter karena merasa salah satu anggota keluarga 
besarnya sering membuat masalah, berbuat onar dengan selalu mengungkit-ungkit masalah 
yang tidak perlu. Hal ini tentu saja membuat keluarga besarnya hidup dalam 
ketidaknyamanan. Datanglah ia kepada seorang wong pinter untuk meminta doa supaya 
oknum tersebut emosinya terkendali dan tidak membuat onar lagi.

Wong pinter berfungsi untuk memberikan doa dan nasihat untuk mendapat ketenangan 
hidup atau dalam istilah salah satu narasumber, wong pinter dapat membantu secara 
pikiran.Wong pinter biasanya memberikan motivasi dan mengingatkan untuk melakukan 
introspeksi diri.Wong pinter juga biasanya memberikan nasihat untuk menyadari atas nasib 
yang sudah digariskan Tuhan, menyarankan untuk memperbanyak amal dan berdoa. Bagi 
orang yang berwiraswasta, sebagian dari mereka, mendatangi wong pinter untuk minta 
didoakan supaya usahanya lancar.

Ada dua faktor yang mempengaruhi penyembuhan atau kemampuan bantuan yang 
diberikan wong pinter dapat dibagi menjadi dua hal, yaitu faktor yang berasal dari diri pasien 
(orang yang meminta bantuan) dan faktor dari pribadi wong pinter.

Faktor dari diri pasien, narasumber menduga bahwa faktor kesembuhan atau 
keberhasilan pertolongan dapat disebabkan oleh kepercayaan, keyakinan, cocok (jodho), dan 
sugesti. Ada keyakinan bahwa wong pinter tersebut dapat membantu menyelesaikan 
permasalahan yang dihadapi. Melalui bantuan wong pinter, dengan lillahi ta'ala ('hanya 
berserah diri kepada Allah'), doa akan dikabulkan olehNya. Wong pinter mendoakan dengan 
total dan tanpa pamrih. Kepasrahan ini juga memberi sugesti, dorongan secara psikologis 
terhadap semangat kesempuhan dan keberhasilan.

Di sisi lain, pasien atau mereka yang datang juga meyakini bahwa kemampuan lebih 
tersebut tidak dimiliki oleh sembarang orang. Kemampuan menyembuhkan dan membantu 
ini merupakan kemampuan individual yang dimiliki seseorang karena kasih sayang Tuhan. 
Tuhan memberikannya kepada orang yang dipilih. Dapat juga kemampuan ini diperoleh 

283

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



karena aspek keturunan, seorang wong pinter mempunyai kemampuan karena laku prihatin, 
atau melalui ritual tertentu, tidak ditentukan oleh apa agama yang dianutnya. Kalau saja ada 
wong pinter yang mempunyai “cekelan”, jimat, seperti keris, atau bahkan jin, hal ini diangap 
sebagai peran mensugesti, atau bersifat sebagai lantaran atau media.

Dari diskusi narasumber ditemukan pandangan bahwa aspek kedekatan kepada Tuhan 
atau Yang Tidak Tampak/Yang Gaib pasti sesuai dengan norma agama. Bagi wong pinter, 
kedekatan tersebut tidak dibatasi oleh agama tertentu. Wong pinter dapat menggabungkan 
beberapa pemahaman kepercayaan. Hal ini berbeda dengan wong pinter yang juga kyai, yang 
lebih fokus mendasarkan pada pengetahuan agama Islam. 

Berdasarkan data di atas menunjukkan bahwa wong pinter di Temanggung mempunyai 
variasi dalam hal agama, pekerjaan, pendidikan, usia, termasuk jenis kelamin. Meskipun 
demikian, baru ditemukan seorang wong pinter yang berjenis kelamin perempuan. Wong 
pinter cenderung bersifat lokal, ada pada kelompok-kelompok masyarakat tertentu. 
Meskipun demikian, sebagian wong pinter dikenal oleh masyarakat, desa lain, kecamatan 
lain, atau bahkan di luar kabupaten. Sebagian wong pinter dikunjungi oleh pasien dari wilayah 
lain, misalnya Yogyakarta.

V.PENUTUP

A. Kesimpulan

Istilah wong pinter secara sempit merujuk pada seseorang dengan kemampuan khusus, 
terutama berhubungan dengan kemampuan berkomunikasi dengan hal supranatural, 
mempunyai jiwa penolong dengan tanpa meminta imbalan, bermoral baik, mempunyai 
kemampuan mengobati, membantu mendoakan, dan memberikan nasihat kepada siapa pun 
yang mendatanginya. 

Wong pinter, dukun dan kyai mempunyai perbedaan makna meskipun ciri-ciri mereka 
mempunyai keterkaitan satu sama lain. Wong pinter sering dianggap sama dengan istilah 
dukun karena perannya yang sering memberi pertolongan, tetapi mereka berbeda secara 
signifikan pada hal imbalan. Wong pinter tidak meminta upah dari bantuan yang diberikan 
sementara dukun biasanya meminta imbalan materi. Wong pinter dapat memiliki kesamaan 
dengan kyai dalam hal kemampuan memberi bantuan atau pertolongan, tetapi mereka berbeda 
dalam hal penguasaan ilmu agama Islam. Wong pinter yang juga kyai memahami agama Islam 
secara baik. Sebaliknya, wong pinter tidak selalu memahami agama Islam secara benar dan 
bahkan sebagian yang lain tidak berkepercayaan Islam. 

Pekerjaan wong pinter secara umum sama dengan anggota masyarakat lainnya. Mereka 
bertani, berdagang, beternak, menjadi guru pelajaran umum, dan sebagian yang lain menjadi 
guru agama, khususnya Islam. Agama mereka juga bervariasi dengan tingkat pemahaman 
keagamaan dan intensitas beribadah yang berbeda. Aktivitas sosialnya relatif baik sehingga 
banyak di antara mereka menjadi tempat berkonsultasi dan menjadi penasihat.

Pertolongan yang diberikan oleh wong pinter antara lain berkaitan dengan keluhan 
penyakit fisik, penyakit mental, penyakit yang disebabkan oleh gangguan makhluk halus, 
konsultasi tentang hari baik, konsultasi dan permintaan doa berkaitan dengan persoalan 
hidup.Kemampuan menolong dan memberikan bantuan nasihat pada wong pinterdiduga 
diperoleh sebagai pemberian Tuhan, keturunan, dan sebagian yang lainnya melalui proses 
belajar. Proses belajar dan berusaha ini dilakukan melalui cara-cara berguru, puasa,atau 
melakukan ritual lainnya. Secara umum masyarakat Temanggung memberikan istilah 
melakukan laku prihatin. Wong pinter terdapat di setiap kecamatan di wilayah Temanggung. 

284

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



Agama yang dipeluk oleh wong pinter cenderung signifikan dengan agama yang berkembang 
di wilayah masing-masing. Wong pinter yang beragama Islam cenderung lebih banyak di 
hampir semua wilayah dan pemeluk Budha hanya ditemukan di wilayah Kaloran. Disamping 
itu hanya ditemukan seorang wong pinter berjenis kelamin perempuan.

B. Saran

Sebagai penelitian pendahuluan, penelitian ini perlu dilanjutkan secara langsung dan 
mendalam pada pribadi wong pinter sehingga akan didapatkan informasi langsung tentang 
pengalaman mereka. Penelitian juga perlu dilanjutkan pada berbagai bidang kajian misalnya 
kajian nilai-nilai kearifan lokal dan filsafat, studi sosial, studi budaya, studi keagamaan, 
bahkan studi tentang kefarmasian, dan kesehatan. 

DAFTAR PUSTAKA

Amilda, N. L. dan Palarto, B., 2010. “Factors Related with the Choice of Delivery Assistance 
by Traditional Birth Attendants.” Fakultas Kedokteran Universitas Diponegoro 
Semarang.

Bakker,  A. and  Zubair, A. C.,1994. Metode Penelitian Filsafat. Yogyakarta: Liberty.
Convention of  Biological Diversity, tanpa tahun, "Traditional Knowledge and the 

Convention on the Biological Diversity, dalam http://www.cbd.int/traditional 
/intro.shtml), diunduh 14 April 2015.

Crang, M. dan Cook, I., 2007. Doing Ethnographies. Los Angeles: SAGE.
Creswell, J. W., 2010. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. 3rd ed. Thousand Oaks, Calif: Sage Publications.
Dalal, A. K., 2007. “Folk Wisdom and Traditional Healing Practices: Some Lessons for 

Modern Psychotherapies.” Foundation of Indian Psychology, June 30, 8.
Daniels, T. P., 2009. Islamic Spectrum in Java. Farnham, England; Burlington, VT: Ashgate. 

http://public.eblib.com/EBLPublic/PublicView.do?ptiID=449235.
Geertz, C., 1976. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press.
Gerber, R. and Michael Williams, eds., 2002. Geography, Culture, and Education. The Geo 

Journal Library, v. 71. Dordrecht?; Boston: Kluwer Academic Publishers.
Hesselink, L., 2011. Healer in the Colonial Market: Native Doctorand Midwives in the Dutch 

East Indias. Leiden: KITLV Press.
Indrasuari, A. F., 2012. “Kepercayaan Pedagang terhadap Wong Pinter dalam Menjunjung 

Usaha Dagang di Pasar Bintoro Demak.” Jurnal Solidarity Universitas Negeri 
Semarang I, no. 1.

Khiun, L. K., 2012. Liberalism, Feminism, Popularizing Health Communication. England: 
Ashgate Pub. Ltd.

Mulder, N., 2005. Mysticism in Java: Ideology in Indonesia. 2nd ed. Deresan, Yogyakarta, 
Indonesia: Kanisius Pub. House.

Notonagoro, 1980. Pancasila Secara Ilmiah Populer, Jakarta: Pantjuran Tujuh.
Sartini a, 2014. "Wong Pinter di antara Para Penyembuh Tradisional Jawa ", dalam 

Patrawidya, Vol. 15 No. 4 Hal. 505 - 666 Yogyakarta Desember 2014 ISSN 1411-5239.
Sartini b, 2014. "Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah", 

Laporan Penelitian Fakultas Filsafat UGM, Yogyakarta.
Sofwan, R., 2010. “Peranan Wong Pinter dalam Pengobatan Alternatif di Kota Semarang.” 

Lemlit IAIN Walisongo Semarang.
Sutiono, A., 2014. “ The Roles and Significance of Wong Pinter, The Javanese Shaman”, 

Dissertation, The University of Leeds York St. John University, United Kingdom.

285

Profil Wong Pinter Menurut Masyarakat Temanggung Jawa Tengah (Sartini)



Thohir, M., 1991. "Peranan Wong Pinter di Kalangan Masyarakat Pengrajin Ukir di Desa 
Sukodono Jepara Jawa Tengah", Thesis Universitas Indonesia, Jakarta.

Truter, I., 2007. “African Traditional Healers: Cultural and Religious Belief Intertwined in a 
Holistic Way.” SA Pharmaceutical Journal, September 2007, 56.

Woodward, M., 2011. Java, Indonesia and Islam. 1st ed. Muslims in Global Societies Series 3. 
Dordrecht?; New York: Springe.

Dokumen:

http://raudlatululumkencong.blogspot.com/2013/12/daftar-pondok-pesantren-jawa-
tengah.html.

Kementerian Agama Kabupaten Temanggung, Temanggung dalam Angka 2013
RPJMD Kabupaten Temanggung Tahun 2013-2018.

286

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 269 - 286



Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)

PERILAKU SOSIAL-BUDAYA DALAM KAITANNYA DENGAN 
STRATEGI PENINGKATAN KESEJAHTERAAN DAN 
KELANGSUNGAN HIDUP RUMAH TANGGA TANI

LAHAN KERING DI DESA BEDOYO PONJONG

 Sudrajat 

Fakutas Geografi UGM
sudrajatgeo@yahoo.com

Abstrak

Penelitian ini menganalisis tingkat kesejahteraan rumah tangga tani lahan kering dan 
menganalisis perilaku sosial-budaya dalam kaitannya dengan strategi peningkatan kesejahteraan 
dan kelangsungan hidup rumah tangga tani lahan kering di Desa Bedoyo. Penelitian ini mengambil 60 
rumah tangga tani yang memiliki lahan pertanian dan aktif mengusahakan lahannya sebagai sampel. 
Data primer dikumpulkan melalui wawancara terstruktur langsung dengan responden. Data sekunder 
dikumpulkan melalui studi kelembagaan. Pengukuran tingkat kesejahteraan menggunakan 
pendekatan baku garis kemiskinan dan pengukuran perilaku sosial-budaya dianalisis dari berbagai 
bentuk aktivitas rumah tangga tani dalam melakukan strategi peningkatan pendapatan dan 
mempertahankan kelangsungan hidupnya. Analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif. Hasil 
penelitian menemukan sebanyak 28,3% rumah tangga tani di Desa Bedoyo masih hidup di bawah 
baku garis kemiskinan atau belum sejahtera, namun gap rata-rata pendapatan rumah tangga tani 
miskin dengan batas baku garis kemiskinan sangat rendah. Ini berarti kegiatan pertanian lahan kering 
yang dilakukan petani belum sepenuhnya mampu meningkatkan kesejahteraan seluruh ruamhtangga 
tani. Hasil penelitian juga menemukan adanya keragaman perilaku sosial-budaya rumah tangga tani 
dalam strategi peningkatan kesejahteraan maupun dalam mempertahankan kelangsungan hidupnya.

Kata Kunci: Perilaku Sosoal-Budaya, Kesejahteraan, Strategi, Kelangsungan Hidup 

SOCIO-CULTURAL PRACTICES IN RELATED TO THE STRATEGIES 
FOR INCREASING WELFARE AND SURVIVAL OF FARM 

HOUSEHOLDS OF DRY LAND IN BEDOYO VILLAGE 
OF PONJONG 

Abstract

This research is analyzing the welfare of farm households of dry land and behavior socio-cultural 
behavior in related with strategies for increasing the welfare and survival of farm household of dry 
land in Bedoyo Village, District of Ponjong. The population in this study is the farm's households 
residing in Bedoyo village. Respondents in this study are the head of farm households which are 
randomly selected. Primary and secondary data is collected in this research. Primary data is collected 
through direct structured interviews with respondents. Secondary data is collected through 
institutional study. Analysis of the welfare level is conducted by using an approach of standardized 
poverty line. Meanwhile, the measurement of socio-cultural behavior is conducted by analyzing 
various forms of social and cultural activities of the farm households. The data analysis performed 
descriptive and also qualitative method. The study found as many as 28.3% of farmer households in the 
village Bedoyo are still living below the poverty line or not welfare, but the gap average income of farm 
households of poor with standard limits poverty line is very low. This means dryland farming activities 
by the farmers have not been fully able to improve the welfare of the entire farmer households. The 
results also found a variety of socio-cultural behavior of farm households in the strategy, increased 
welfare and continued survival.

Keywords : Socio-cultural behavior, welfare, strategy, survival 

I. PENDAHULUAN 

Lahan pertanian di Kabupaten Gunungkidul sebagaian besar merupakan lahan kering 
(dry land) karena sistem pengairannya hanya mengandalkan air hujan. Ini berarti petani dalam 
mengolah lahan pertanian kering selalu mengandalkan sumber airnya dari air hujan, sehingga 

Naskah masuk : 11 April 2015, revisi I : 15 Mei 2015, revisi II : 27 Mei 2015, revisi akhir : 4 Juni 2015

287



jenis tanaman yang diusahakan hanya jenis tanaman tidak banyak membutuhkan air seperti; 
ketela pohon, padi gogo, kacang-kacangan, jagung, umbi-umbian, dan tanaman pangan 
lainnya. Bahkan di wilayah pegunungan karst Gunung Sewu yang lapisan tanahnya tipis 
kegiatan pertanian hanya tampak pada lembah-lembah di antara bukit-bukit karst, sedangkan 
di bagian puncak bukit karst sebagian besar hanya ditumbuhi tanaman keras dan semak 
belukar. Kondisi tersebut telah menyebabkan petani kurang optimal dalam pemanfaatan 
lahannya, sehingga kesempatan kerja dan pendapatan yang diperoleh dari aktivitas pertanian 
menjadi rendah. Akibatnya, petani yang tergantung pada lahan pertanian kering secara 
ekonomi masih banyak yang belum sejahtera (Sudrajat, 2013). 

Pengaruh aspek sosial-budaya yang terkait dengan munculnya masalah kemiskinan di 
perdesaan masih merupakan isu yang menarik dalam perencanaan pembangunan nasional, 
sehingga berbagai alternatif telah disajikan untuk mengukurnya. Kemiskinan pada 
masyarakat petani sering berkaitan dengan aspek sosial-budaya yang dimiliki petani seperti; 
etos kerja yang rendah, kehidupan yang bersifat irasional, pemilikan lahan yang sempit, 
kualitas sumberdaya manusia yang rendah dan kualitas lahan pertanian rendah (Barrientos, 
2010; Chamber, 1983). Kondisi tersebut akan diperparah jika kehidupan sosial-budaya 
masyarakatnya masih bersifat tradisional sehingga akan sulit untuk diajak lebih bersifat 
rasional (Sudrajat, 2014). 

Kuatnya pengaruh sosial-budaya dalam mengekang kehidupan masyarakat petani 
terkadang dapat mengakibatkan petani sulit diajak lebih rasional, sehingga mereka tetap hidup 
dalam budaya miskin. Bahkan dengan keterbatasan modal finansial maupun modal sosial di 
lingkungan tempat tinggalnya, telah mengakibatkan petani lahan pertanian kering di Desa 
Bedoyo semakin sulit untuk meningkatkan taraf hidupnya. Akibatnya, banyak petani yang 
bergerak mencari peluang-peluang yang mampu meningkatkan ekonomi rumah tangga 
sebagai strategi bertahan hidup. Namun demikian, alternatif yang dapat dijangkau bukanlah 
alternatif yang benar-benar mampu meningkatkan pendapatan rumah tangga tetapi 
kebanyakan hanya sekedar untuk mempertahankan kelangsungan hidup, sehingga mereka 
tetap berada dalam jurang kemiskinan. Berpijak pada permasalahan tersebut, maka tulisan ini 
bertujuan untuk menganalisis tingkat kesejahteraan rumah tangga tani lahan kering dan 
menganalisis perilaku sosial-budaya dalam kaitannya dengan strategi peningkatan 
kesejahteraan dan kelangsungan hidup rumah tangga tani lahan kering di Desa Bedoyo 
Kecamatan Ponjong.

Tulisan hasil penelitian ini untuk memberikan gambaran mengenai kondisi tingkat 
kesejahteran rumah tangga tani lahan kering dan keragaman perilaku sosial-budaya dalam 
kaitannya dengan kesejahteraan dan strategi mempertahankan kelangsungan hidup rumah 
tangganya. Diharapkan gambaran ini dapat dimanfaatkan oleh para pengambil kebijakan 
sebagai dasar untuk upaya meningkatkan kesejahteraan petani lahan kering yang masih 
tergantung pada lahan pertanian. Di samping itu, dapat menjadi dasar bagi Pemerintah Daerah 
Kabupaten Gunungkidul untuk mengembangkan masyarakat petani melalui pemberdayaan 
masyarakat yang berbasis sosial-budaya sebagai langkah untuk meningkatkan kesejahteraan 
rumah tangga tani. 

Pada umumnya kegiatan pertanian pada lahan kering di wilayah Gunungkidul tidak 
sebaik seperti pada lahan basah, sehingga dihadapkan pada permasalahan yang terkait dengan 
lapisan tanah yang tipis, kesuburan lahan yang rendah (proses erosi yang berlanjut), 
ketersediaan air sangat terbatas (tergantung pada curah hujan), rendahnya produktivitas lahan, 
kondisi perilaku sosial-ekonomi dan budaya masyarakatnya, tidak optimalnya dalam adopsi 
teknologi modern, serta terbatasnya ketersediaan modal dan infrastruktur pertanian (Sudrajat, 
2014). Menurut Sudharto dkk. (1995 dalam Marwah 2001) bahwa lahan pertanian kering 

288

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



sebagian masih diwarnai oleh rendahnya produksi yang berkaitan erat dengan rendahnya 
produktivitas lahan. Di beberapa daerah telah terjadi degradasi lahan karena kurang 
cermatnya pengelolaan lahan kering secara konvensional. Selain itu, menurut Syakurh (2007) 
masalah utama yang dihadapi dalam pemanfaatan lahan kering adalah keadaan sosial 
ekonomi petani atau masyarakat yang menggunakan lahan kering sebagai tempat 
usahataninya. Akibatnya, banyak penduduk di daerah pertanian lahan kering dalam 
memenuhi kebutuhan dasar hidup harus berjuang dengan cukup berat untuk mempertahankan 
kelangsungan hidupnya.

Kesejahteraan suatu masyarakat di suatu wilayah perdesaan sering diidentikkan dengan 
masalah kemiskinan. Faktor-faktor penyebab terjadinya kemiskinan menurut Kementerian 
Sosial (2005) dapat disebabkan oleh faktor internal (ketidakmampuan dalam memenuhi 
kebutuhan dasar sehari-hari, ketidakmampuan dalam menampilkan peranan sosial dan 
ketidak mampuan dalam mengatasi masalah-masalah sosial yang dihadapinya), dan faktor 
eksternal (kebijakan publik yang belum berpihak kepada penduduk miskin, tidak tersedianya 
pelayanan sosial dasar, tidak dilindunginya hak atas kepemilikan tanah, terbatasnya lapangan 
pekerjaan, belum terciptanya sistem ekonomi kerakyatan, kesenjangan dan ketidakadilan 
sosial, serta dampak pembangunan yang berorientasi kapitalis. Dalam keadaan penduduk 
miskin tidak berdaya menghadapi masalah internal dan eksternal, maka masalah kemiskinan 
yang dialaminya menjadi semakin sulit ditangani, karena beresiko menjadi kemiskinan 
budaya (culture poorverty), tidak ada kemauan dan pasrah atau patah semangat (fatalistik) dan 
dalam keadaan situasi kritis cenderung melakukan tindakan a-sosial, berperilaku desktruktif 
atau melakukan tindak kriminal. 

Penyebab munculnya kemiskinan di perdesaan telah menjadi perhatian yang menarik 
dan dicari solusi terbaik untuk memecahkan masalahnya. Namun demikian, masalah 
kemiskinan bukan saja diakibatkan oleh satu aspek, tetapi penyebabnya sangat komplek yang 
dicirikan dengan kondisi fisik yang lemah, kerentangan, keterisolasian, dan ketidakberdayaan 
(Chamber, 1983). Kemiskinan menurut BPS (2012) dapat diukur dari dua sisi yaitu ukuran 
pendapatan dan ukuran non pendapatan. Kemiskinan berdasarkan ukuran pendapatan adalah 
kemiskinan yang dilihat dari tingkat pendapatan atau pengeluaran individu untuk memenuhi 
konsumsi atau kebutuhan pokok minimum masyarakat. Batas pemenuhan kebutuhan 
minimum setara dengan pengeluaran untuk makanan yang menghasilkan energi 2100 kilo 
kalori per kapita setiap hari. Sementara itu, kemiskinan untuk ukuran non-pendapatan adalah 
rendahnya tingkat konsumsi atau akses masyarakat kepada pelayanan dasar seperti: 
perumahan, pendidikan; pelayanan kesehatan; fasilitas sanitasi dan layanan air bersih; dan 
keterbatasan terhadap akses pendanaan dan kapasitas usaha, dan lain-lain. 

Perubahan perilaku sosial-budaya dalam kehidupan masyarakat miskin telah banyak 
dilakukan pemerintah maupun masyarakat itu sendiri sebagai langkah mengentaskan 
kemiskinan budaya di perdesaan. Hal ini terjadi karena menurut Sajogyo (1997) kemiskinan 
yang paling parah banyak dialami masyarakat perdesaan yang menggantungkan hidupnya 
pada sektor pertanian dengan perilaku sosial-budaya yang terkadang bersifat irasional. 
Bahkan menurut Effendi (1995) dengan semakin terbatasnya kesempatan kerja atau 
rendahnya pekerjaan di sektor pertanian telah dapat mendorong penduduk miskin perdesaan 
melakukan perubahan perilaku sosial-budayanya dengan melakukan mobilitas tenaga kerja 
ke luar desa dengan alasan untuk mencari pekerjaan atau meningkatkan pendapatan. 

Keterbatasan kesempatan kerja di perdesaan juga telah mendorong penduduk miskin 
untuk melakukan berbagai aktivitas ekonomi dan sering berpindah-pindah pekerjaan 
(Sudrajat, 2014). Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Bromley dan Papanek (1979) yang 
menemukan bahwa sebagian besar penduduk miskin mampu merubahan kehidupan perilaku 

289

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



sosial-budaya dengan menciptakan lapangan kerja sendiri dan bekerja keras guna mencukupi 
kebutuhan hidupnya. Bahkan, menurut Scott (1976) penduduk miskin di perdesaan untuk 
mempertahankan tingkat subsistennya yang telah membudaya dalam kehidupannya sering 
melakukan berbagai hal dengan cara; mempekerjakan semua anggota keluarga, 
mengesampingkan kewajiban-kewajiban serimonial yang dihargai, bermigrasi, bekerja atas 
dasar bagi hasil, minta belas kasihan orang lain, atau menjadi anak buah sesorang tuan tanah. 
Semua bentuk aktivitas sosial-budaya pada dasarnya dilakukan sebagai strategi untuk 
mempertahankan kelangsungan hidupnya. 

Rendanya tingkat kesejahteraan terkadang mendorong suatu masyarakat atau penduduk 
untuk melakukan perubahan kehidupan sosial-budaya sebagai bentuk strategi. Salah satu 
bentuk strategi yang paling umum dan mudah dilakukan masyarakat miskin adalah 
melakukan diversifikasi pekerjaan, walaupun tidak dibekali dengan keterampilan yang 
memadai. Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Bromley dan Papanek (1979); Effendi, 
(1995) yang menemukan bahwa sebagian besar penduduk miskin telah mampu menciptakan 
lapangan kerja sendiri dan bekerja keras di luar sektor pertanian guna mencukupi kebutuhan 
hidupnya. Jika hasil dari pekerjaan utama belum cukup untuk membiayai hidup keluarganya, 
terutama rumahtanggga golongan miskin akan terus malakukan diversifikasi pekerjaan 
sebagai strategi peningkatan pendapatan (Sawit dkk., 1985). Bahkan, menurut Clark (1986) 
rumah tangga miskin sedikitnya telah melakukan empat jenis strategi dalam bentuk 
perubahan nilai sosial-budaya seperti; (1) membentuk informal support network artinya suatu 
jaringan sosial informal dengan melakukan pertukaran timbal balik yang berupa uang, jasa 
atau barang kebutuhan pokok; (2) membentuk fleksible household composition yaitu dengan 
mengubah komposisi keluarga misalnya menitipkan anak kepada neneknya; (3) multiple 
sources of income yaitu dengan menganekaragamkan sumber pendapatan; dan (4) 
anantharized landuse yaitu dengan penggunakan tanah yang tidak sah untuk perumahan. 

Hal yang senada juga dikemukakan Corner (1988) apabila kesempatan-kesempatan 
tersebut masih saja dirasa belum memadai, cara lain yang biasanya dikembangkan rumah 
tangga miskin adalah berpaling ke sistem hubungan sosial-budaya seperti pemanfaatan 
jaringan sosial. Pola jaringan sosial-budaya yang dikembangkan rumah tanggga miskin cukup 
beragam sebagai strategi bertahan hidup. Fenomena tersebut menurut Haviland (1998 dalam 
Agusyanto 2012) karena manusia dan kebudayaan semua mahkluk hidup menghadapi 
masalah pokok yang sama yaitu masalah bagaimana mampu menjaga dan mempertahankan 
kelangsungan hidup. Sementara itu, menurut Heyser (1986) paling tidak ada tiga bentuk pola 
jaringan sosial-budaya yang dapat dimanfaatkan keluarga miskin dalam mempertahankan 
kelangsungan hidupnya yaitu; (1) didasarkan kepada bentuk kerabat dekat, (2) didasarkan 
kepada teman senasib, dan (3) didasarkan pada pola hubungan vertikal, yaitu dengan 
membentuk hubungan dengan orang lain yang mereka anggap kelebihan sumberdaya lain. 
Strategi ini dilakukan bila kondisi ekonomi rumah tangga dalam keadaan serba kekurangan 
atau sumber dari penghasilan lain tidak mencukupi untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. 
Namun demikian, menurut hasil penelitian Ritohardoyo (1999) strategi kelangsungan hidup 
tersebut akan berbeda menurut status sosial-budaya dan ekonominya. Artinya semakin rendah 
status sosial-budaya dan ekonomi rumah tangga semakin besar jumlah dan ragam strategi 
yang diterapkan untuk meningkatkan pendapatan dan terjadi sebaliknya.

Penelitian ini dilakukan di Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong Kabupaten Gunungkidul. 
Lokasi penelitian ditentukan secara purposive yaitu didasarkan atas pertimbangan besarnya 
jumlah penduduk yang memanfaatkan lahan kering untuk pertanian dengan kondisi 
kehidupan sosial-budaya yang lebih homogen. Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh 
rumah tangga tani pemilik lahan sawah dan aktif melakukan kegiatan usahatani. Karena 
populasi dipandang homogen, baik dari sisi aktivitas pertanian maupun dari sisi kehidupan 

290

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



sosial-budayanya, maka jumlah sampel yang diambil ditentukan secara kuota sebanyak 60 
rumah tangga tani. Pengambilan sampel dari setiap dusun diambil secara proposional dengan 
respondennya adalah kepala rumah tangga tani. Pengambilan responden di lapangan 
dilakukan secara random sampling.

Gambar 1. Peta Administrasi Kecamatan Ponjong

Data yang dikumpulkan dalam penelitian ada dua jenis yaitu data primer dan data 
sekunder. Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara menggunakan 
kuesioner dan indept interview, sedangkan data sekunder diperoleh melalui studi 
kelembagaan ke beberapa instansi. Perilaku sosial-budaya rumah tangga tani dalam strategi 
mempertahankan kelangsungan hidup diukur dari perilaku sosial-budaya dalam strategi 
peningkatan kesejahteraan, pemenuhan kebutuhan sosial, kesehatan, pendidikan dan 
pengeluaran rumah tangga. Data dianalisis secara deskriptif dengan menggunakan tabel 
frekuensi dan tabel silang.

Penentuan tingkat kesejahteraan rumah tangga tani menggunakan pendekatan baku garis 
kemiskinaan, yaitu pendekatan yang didasarkan atas besarnya pendapatan rumah tangga Rp 
226.770,00 per kapita per bulan. Ini berarti jika rumah tangga tani pendapatannya = Rp. 
226.770,00 perkapita per bulan maka dikategorikan sebagai penduduk tidak sejahtera atau 
miskin dan sebaliknya jika > Rp. 226.770,00 perkapita per bulan dikatakan sejahtera atau 
tidak miskin (BPS, 2012). Untuk melihat besarnya proporsi jumlah rumah tangga miskin 
digunakan head count index, sedangkan untuk melihat besarnya gap antara rumah tangga 
miskin dengan batas standar garis kemiskinan digunakan square poverty gap. Head count 
index adalah ukuran tingkat kemiskinan yang merupakan angka perbandingan penduduk yang 
berada di bawah garis kemiskinan dengan jumlah penduduk secara keseluruhan, sedangkan 
poverty gap index atau indeks kedalaman kemiskinan merupakan ukuran rata-rata 
kesenjangan (gap) pengeluaran masing-masing penduduk miskin terhadap garis kemiskinan.

 II. GAMBARAN UMUM DAERAH PENELITIAN

Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong merupakan salah satu desa yang ada di Kabupaten 
Gunungkidul dengan luas wilayah 990 ha, terdiri atas lahan kering seluas 768 ha, lahan non 
pertanian yang digunakan permukiman atau bangunan seluas 96 ha dan lahan lainnya seluas 
126 ha. Pada tahun 2013 jumlah penduduk Desa Bedoyo tercatat sebanyak 3.744 jiwa, terdiri 
dari penduduk laki-laki 1.820 jiwa dan 1.924 jiwa penduduk perempuan, sedangkan jumlah 
kepala keluarganya (KK) ada sebanyak 972 KK, terdiri dari 844 KK petani dan 128 KK bukan 
petani (Kantor Desa Bedoyo, 2013). Walaupun lebih dari 85% kepala keluarganya adalah 

291

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



petani, namun kegiatan pertanian hanya sibuk dilakukan sekali dalam setahun yaitu pada saat 
musim penghujan. Hal ini terjadi karena di Desa Bedoyo lahan pertaniannya merupakan lahan 
kering yang sistem pengairannya sangat dipengaruhi musim hujan. Tanaman pertanian yang 
diusahakan meliputi tanaman padi gogo atau tanaman palawija, seperti singkong, ubi jalar, 
jagung, kacang tanah, dan lain sebagainya. Sementara itu, pada saat musim kemarau lahan 
pertanian banyak yang diberokan atau hanya tinggal memanen singkong atau kacang tanah. 

III. KONDIS RUMAH TANGGA TANI 

A. Kondisi Sosio-Demografi 

Kondisi sosial-demografi rumah tangga tani di Desa Bedoyo cukup beragaman. Salah 
satu aspek demografi yang cukup menarik untuk dianalisis adalah faktor umur. Hal ini terjadi 
karena umur sering berkaitan dengan produktivitas seseorang dalam bekerja. Hasil penelitian 
sebagaimana tercantum pada Tabel 1 menunjukkan sebagian besar umur kepala rumah tangga 
tani berada pada umur produktif (35-65 tahun) yaitu mencapai 80,0% dengan rata-rata umur 
55 tahun, sedangkan yang berada di atas umur tidak produktif (>65 tahun) sebanyak 20%. 
Aspek demografi lainnya, yang cukup menarik untuk dianalisis adalah jumlah anggota rumah 
tangga. Hasil penelitian menemukan sebagian besar rumah tangga tani memiliki jumlah 
anggota rumah tangga berkisar antara 4-6 orang, kemudian disusul dengan rumah tangga yang 
memiliki anggota rumah tangga <4 orang sebanyak 36,7% dan yang memiliki anggota rumah 
tangga >6 orang hanya sebanyak 8,3%.

Tabel 1. Distribusi Kondisi Sosio-Demografi rumah tangga Tani Lahan Kering di Desa 
Bedoyo Kecamatan Ponjong Kabupaten Gunungkidul

Kondisi Sosio-Demografi Frekuensi Persentase (%)
1. Umur Kepala rumah tangga (tahun)

1. < 35 Tahun 14 23,3
2. 35- 65 33 56,7
3. > 65 5 20,0
 Jumlah 60 100,0

2. Jumlah Anggota rumah tangga (Jiwa)
1. < 4 22 36,7
2. 4 - 6 33 55,0
3. > 6 5 8,3
Jumlah 60 100,0

3. Jumlah Beban Tangungan (jiwa)
1. < 3 44 73,3
2. 3 - 4 14 23,3
3. > 4 2 3,3
Jumlah 60 100,0

4. Pendidikan Kepala rumah tangga (Jiwa)
1. SD 36 60,0
2. SLTP 15 25,0
3. SLTA 9 15,0
Jumlah 60 100,0

Sumber: Data Primer, 2014

Aspek demografi lainnya yang juga menarik untuk dianalisis seperti yang tampak pada 
Tabel 1 adalah jumlah beban tanggungan rumah tangga. Hasil penelitian menemukan rata-rata 
beban tanggungan rumah tangga tani masih sebesar 2 orang. Ini berarati setiap anggota rumah 
tangga yang bekerja menangung anggota rumah tangga yang tidak bekerja sebanyak 2 orang. 

292

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



Dilihat dari distribusinya pada Tabel 1 tampak sebagian besar rumah tangga tani memilki 
beban tanggungan < 3 orang yaitu sebanyak 73,3%, kemudian 23,3% memiliki beban 
tanggungan berkisar antara 3-4 orang dan hanya sebanyak 3,4% yang memiliki 
bebantanggungan > 4 orang. Sementara itu, dari aspek sosial yang menarik untuk dianalisis 
adalah tingkat pendidikan yang ditamatkan kepala rumah tangga tani. Hasil penelitian 
menemukan sebanyak 60,0% kepala rumah tangga tani berpendidikan SD, kemudian 25,0% 
SLTP dan sebanyak 15,0% berpendidikan SLTA, sedangkan tingkat pendidikan anggota 
rumah tangga terutama anak-anaknya sudah lebih baik.

B. Kondisi Ekonomi 

Secara umum kondisi ekonomi rumah tangga tani di daerah lahan kering akan berbeda 
dengan kondisi ekonomi rumah tangga tani di daerah lahan basah atau beririgasi. Kegiatan 
usahatani di daerah lahan kering selalu dihadapkan dengan kendala musim yang kurang 
menguntungkan untuk melakukan usahatani secara kontinyu. Hal ini terjadi karena pada saat 
musim kemarau, lahan kering tidak bisa dimanfaatkan untuk kegiatan menanam tanaman 
pertanian karena sumber airnya hanya mengandalkan air hujan. Akibatnya, pendapatan yang 
diperoleh rumah tangga tani menjadi rendah, sehingga untuk melangsungkan hidupnya rumah 
tangga tani harus menganekaragamkan pekerjaan sampingan sebagai strategi bertahan hidup. 

Pada masyarakat petani lahan kering mempunyai pekerjaan satu atau lebih merupakan 
kebanggaan dalam rumah tangga tani. Hal ini terjadi karena bekerja merupakan kegiatan 
ekonomi yang menghasilkan pendapatan dan dapat meningkatkan status sosial-ekonomi. 
Namun demikian, untuk mendapatkan pekerjan yang layak dan berpenghasilan tinggi, tidak 
semudah membalikkan telapak tangan tetapi harus dibekali dengan pendidikan atau 
keterampilan serta modal finansial yang cukup. Sebagai contoh, untuk menciptakan suatu 
pekerjaan sering dibutuhkan keterampilan dan modal yang sangat besar. Padahal tidak setiap 
rumah tangga tani di daerah penelitian mempunyai kualitas sumberdaya manusia maupun 
modal yang cukup. Akibatnya, banyak kepala rumah tangga tani bekerja apa adanya, 
walaupun sebenarnya pekerjaan itu sering tidak diharapkan dan kurang menguntungkan 
secara ekonomi.

Kegiatan ekonomi utama hanya mengandalkan tenaga dan bukan kemampuan, maka 
penghasilan yang diperoleh sering tidak dapat memenuhi kebutuhan hidup rumah tangga. 
Untuk menutupi kekurangan tersebut sebagian besar rumah tangga tani di daerah penelitian 
melakukan pekerjaan sampingan. Hasil penelitian menemukan sebanyak 86,7% atau 52 
kepala rumah tangga tani di daerah penelitian mempunyai pekerjaan sampingan dan hanya 
13,3% atau 8 kepala rumah tangga tani yang tidak memiliki pekerjaan sampingan. Jenis 
pekerjaan sampingan yang paling dominan dilakukan rumah tangga tani di daerah penelitian 
adalah buruh serabutan yaitu mencapai 31,7%, kemudian diikuti buruh bangunan/tukan 
sebanyak 10,0%, memelihara ternak 8,3%, buruh tambang batu gamping 8,3%, menambang 
batu gamping 6,7%, menarik becak 8,3%, buruh tani 6,7% berjualan/berdagang 3,3%, dan 
mengojeg 3,3%. Besarnya jumlah kepala rumah tangga yang mempunyai pekerjaan 
sampingan menunjukkan bahwa pekerjaan utama dari usahatani (on-farm) tidak dapat 
memenuhi kebutuhan hidup anggota rumah tangga. Oleh karena itu, melakukan pekerjaan 
sampingan satu atau lebih merupakan solusi untuk menutupi ketidakcukupan ekonomi rumah 
tangga. Sementara itu, bagi kepala rumah tangga yang tidak memiliki pekerjaan sampingan 
lebih disebabkan karena faktor umur yang sudah tua, sehingga tidak memungkinkan untuk 
melakukan pekerjaan sampingan, sedangkan untuk menutupi kebutuhan hidup harus 
menggantungkan pada anggota rumah tangga yang bekerja.

Walaupun pekerjaan sampingan telah memberikan pendapatan tambahan, namun 
menurut pengakuan beberapa kepala rumah tangga tani ternyata ada beberapa pekerjaan 

293

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



sampingan yang dilakukannya dianggap kurang memuaskan. Oleh karena itu, untuk 
meningkatkan pendapatan rumah tangga sebagian kepala rumah tangga merelakan waktunya 
untuk mencari atau melakukan pekerjaan sampingan lainnya. Hasil penelitian menemukan 
sebanyak 23,3% atau 14 kepala rumah tangga tani mengaku mempunyai pekerjaan sampingan 
lainya sebagai pekerjaan sampingan kedua. Jenis pekerjaan sampingan kedua lebih banyak 
terkonsentrasi pada jenis pekerjaan yang mudah dilakukan dan tidak memerlukan 
keterampilan maupun modal besar, seperti membuat gaplek dan serabutan, berjualan, 
pertukangan dan makelar. Sementara itu, dari 76,7% atau 56 kepala rumah tangga tani yang 
mengaku tidak memliki pekerjaan sampingan kedua, sebagian besar beralasan karena sulit 
mengatur jadwal dan jam kerja secara teratur, kondisi fisik badan yang sudah tidak 
memungkinkan lagi karena sudah tua dan sulit mancari pekerjaannya. Akibatnya, mereka 
hanya terkonsentrasi pada pekerjaan pokok dan sampingan pertama sebagai sumber 
pendapatan rumah tangganya.

Apabila dilihat secara keseluruhan besarnya kepala rumah tangga tani yang melakukan 
pekerjaan sampingan pertama maupun kedua sejalan dengan pendapat Sawit dkk. (1985) yang 
mengatakan bahwa penduduk yang menguasai sumber non tenaga yang sangat kecil atau yang 
tidak menguasai sama sekali menjadi buruh tani merupakan pekerjaan utama dan pekerjan 
kedua atau ketiga adalah buruh non tani, buruh serabutan, kerajinan rakyat atau kegiatan non 
pertanian lainnya (off-farm dan non-farm). Jadi keanekaragaman pekerjaan sampingan yang 
dilakukan rumah tangga tani di daerah penelitian merupakan jawaban atas rendahnya 
pendapatan usahatani. Oleh karena itu, melakukan berbagai macam pekerjaan merupakan 
langkah positif untuk memperoleh pendapatan yang lebih tinggi. Bahkan, jika kegiatan yang 
dilakukan sekarang dianggap kurang menguntungkan, petani akan tetap mencari pekerjaan 
lain yang dianggap lebih menguntung lagi.

Secara ekonomi pendapatan rumah tangga tani di daerah penelitian dapat dikelompokkan 
menjadi dua kelompok yaitu pendapatan yang berasal dari usahatani (on-farm) dan luar 
usahatani (off-farm dan non-farm). Pendapatan usahatani (on-farm) diperoleh dengan 
menghitung produksi satu tahun untuk tiap jenis tanaman yang diusahakan petani dan 
diperhitungkan sesuai dengan harga setempat. Hasil perhitungan tersebut merupakan 
pendapatan kotor usahatani sehingga untuk memperoleh pendapatan bersih harus dikurangi 
dengan biaya yang dikeluarkan dari masing-masing tanaman yang diusahakan. Pendapatan 
luar usahatani diperoleh dari pendapatan yang berasal dari pekerjaan luar usahatani (off-farm 
dan non-farm) yang dilakukan oleh kepala rumah tangga beserta anggota rumah tangganya. 

Tabel 2 Jenis Sumber Pendapatan Rumah Tangga Tani Lahan Yang Berasal Dari Berbagai 
Sumber Pendapatan di Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong 

Jenis Sumber Pendapatan rumah tangga Besarnya Sumbangan 
Tani Lahan Kering Setiap Sumber  Pendapatan (%)
Berasal dari hasil usahatani atau pekerjaan pokok 14,62
kepala rumah tangga
Berasal dari pekerjaan atau kegiatan sampingan 43,98
kepala rumah tangga
Berasal dari sumbangan anggota rumah tangga 41,40

Sumber: Data Primer, 2014

Hasil penelitian sebagaimana tecantum pada tabel 2 menemukan sumber pendapatan 
rumah tangga tani sebagian besar berasal dari pendapatan sampingan kepala rumah tangga 
yaitu mencapai 43,98%. Sumbangan terbesar kedua mencapai 41,40% berasal dari 
pendapatan anggota rumah tangga yang bekerja, sedangkan sumbangan yang berasal dari 
pekerjaan pokok kepala rumah tangga hanya sebesar 14,62 %. Besarnya sumbangan 

294

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



pendapatan dari pekerjaan sampingan kepala rumah tangga menunjukkan bahwa pekerjaan 
pokok sebagai petani hanya pengakuan saja karena dari sisi pendapatan tidak memberikan 
sumbangan yang berarti. Oleh karena itu, banyak kepala rumah tangga tani untuk 
meningkatkan pendapatan melakukan diversifikasi pekerjaan di luar usahatani. Sementara 
itu, besar kecilnya sumbangan pendapatan yang berasal dari anggota rumah tangga sangat 
dipengaruhi oleh banyak atau tidaknya jumlah anggota rumah tangga yang bekerja dan jenis 
pekerjaannya. Ini berarti, jika semakin banyak anggota rumah tangga yang bekerja dan jenis 
pekerjaannya lebih baik (sektor formal), akan semakin tinggi pendapatan yang diterima 
anggota rumah tangga dan terjadi sebaliknya.

Pendapatan anggota rumah tangga apabila digabung dengan pendapatan kepala rumah 
tangga akan menjadi total pendapatan rumah tangga. Pendapatan anggota rumah tangga 
berasal dari istri, anak atau anggota keluarga lain yang bekerja dan masih tinggal serumah atau 
yang tidak tinggal serumah tetapi memberikan pendapatan setiap bulannya. Hasil penelitian 
menemukan rata-rata pendapatan pokok kepala rumah tangga tani dari hasil mengusahakan 
pertanian lahan kering hanya Rp. 162.300,00 per bulan atau sekitar Rp. 1.947.600,00 per 
tahun, sedangkan pendapatan dari pekerjaaan sampingan rata-rata Rp. 696.833,00 per bulan 
atau sekitar Rp. 8.361.996,00 per tahun. Sementara itu, rata-rata pendapatan yang berasal dari 
anggota rumah tangga tani Rp. 935.417,00 per bulan atau sekitar Rp. 11.225.004,00 per tahun. 
Berdasarkan ketiga sumber pendapatan tersebut maka diperoleh total pendapatan rata-rata 
rumah tangga tani Rp. 1.794.550,00 per bulan atau sekitar Rp. 21.534.600,00 per tahun, 
sedangkan rata-rata pendapatan per kapitanya hanya sebesar Rp. 455.317,00 per bulan. 

Apabila rata-rata pendapatan per kapita rumah tangga tani sebesar Rp. 455.317,00 per 
bulan, dibandingan dengan standar garis kemiskinan Kabupaten Gunungkidul tahun 2013 
untuk wilayah pedesaan yaitu sebesar > Rp. 226.770,00 per kapita per bulan, maka rata-rata 
pendapatan per kapita rumah tangga tani secara keseluruhan sudah di atas standar garis 
kemiskinan. Namun demikian, jika rata-rata pendapatan per kapita setiap rumah tangga tani 
tersebut dibandingkan dengan batas standar garis kemiskinan, maka masih ditemukan 
sebanyak 28,3% masih kategori miskin atau belum sejahtera. Hal ini terjadi, karena dari 
28,3% rumah tangga tani tersebut rata-rata pendapatan rumah tangga per kapita hanya sebesar 
Rp. 168.509,00 per bulan, sedangkan 71,7% rumah tangga tani sudah diatas standar garis 
kemiskinan karena rata-rata pendapatannya sebesar Rp. 568.706,00 per kapita per bulan. 
Berdasarkan rata-rata pendapatan per kapita tersebut, maka di daerah penelitian masih ada 
sebanyak 28,3% rumah tangga tani yang masih hidup di bawah baku garis kemiskinan atau 
miskin, sedangkan 71,7% rumah tangga tani sudah hidup sejahtera. Fenomen ini memberikan 
gambaran bahwa rumah tangga tani di daerah penelitian walaupun sudah berusaha secara 
maksimum meningkatkan pendapatannya, namun masih ada beberapa rumah tangga tani 
yang pendapatannya masih di bawah baku garis kemiskinan sehingga dikategorikan belum 
sejahtera.

C. Kondisi Kesejahteraan 

Pada umumnya, tingkat kesejahteraan suatu rumah tangga sering diidentikkan dengan 
masalah kemiskinan. Hal ini terjadi karena satu penyebab rendahnya kesejahteraan atau 
kemiskinan adalah rendahnya sumberdaya yang dimiliki rumah tangga untuk meningkatkan 
pendapatan, seperti pemilikan lahan yang sempit dan kualitas lahan serta sumberdaya 
manusia yang rendah. Akibat keterbatasan tersebut, rumah tangga tidak memiliki pendapatan 
yang cukup untuk memenuhi kebutuhan hidupnya sehingga kesejahteraannya masih rendah 
atau hidup dalam kemiskinan. Berdasarkan pendekatan garis kemiskinan di daerah penelitian 
ditemukan sebanyak 28,3% rumah tangga tani masih hidup di bawah standar garis kemiskinan 
(pendapatan per kapita = Rp. 226.770,00 per bulan) karena hanya memiliki pendapatan rata-

295

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



rata sebesar Rp. 168.509,00 per kapita per bulan, sedangkan rumah tangga tani yang 
pendapatan per kapita sudah di atas standar garis kemiskinan (> Rp. 226.770,00 per kapita per 
bulan) ada sebanyak 71,7% rumah tangga tani dengan rata-rata pendapatan per kapita sebesar 
Rp. 568.706,00 per bulan. 

Sementara itu, hasil perhitungan head count index (HC) diperoleh nilai HC sebesar 
0,4877 dan nilai proverty gap sebesar -0,1206. Hasil ini menunjukkan bahwa di daerah 
penelitian rata-rata jarak pendapatan antara rumah tangga tani dengan batas garis kemiskinan 
sangat rendah. Sementara itu nilai square proverty gap diperoleh sebesar 0,1902. Nilai ini 
mengambarkan bahwa jarak antara pendapatan rumah tangga tani miskin dengan dengan 
batas garis kemiskinan sangat rendah. Ini berarti rumah tangga miskin akan mudah untuk 
dapat mencapai hidup di atas sandar garis kemiskinan atau menjadi tidak miskin. Jadi jika 
rumah tangga miskin mampu meningkatkan sedikit pendapatan saja akan dapat merubah 
rumah tangga tersebut menjadi tidak miskin atau hidup di atas standar garis kemiskinan. 
Dengan demikian secara keseluruhan tingkat kesejahteraan rumah tangga tani di daerah 
penelitian menuju kearah yang lebih baik. 

IV. PERILAKU SOSIAL BUDAYA DALAM KAITANYA DENGAN STRATEGI 
PENINGKATAN KESEJAHTERAAN 

Kabupaten Gunungkidul sebagai salah satu kabupaten di Daerah Istimewa Yogyakarta 
banyak menyimpan warisan budaya dan tradisi leluhur yang adiluhung yang masih terpelihara 
dan terjaga dengan baik. Warisan budaya yang masih melekat di masyarakat Desa Bedoyo 
mulai dari acara ritual adat hingga kesenian tradisional dan budaya sosial kemasyarakatan. 
Tradisi masyarakat tersebut merupakan salah satu wujud dari kehidupan sosial-budaya yang 
diwariskan secara turun-temurun dari generasi ke generasi. Walaupun di era modernisasi 
kehidupan sosial budaya masyarakat terus berjalan namun adat dan tradisi budaya tersebut 
tampaknya masih kental dalam kehidupan masyarakat petani Desa Bedoyo. 

Kehidupan sosial-budaya merupakan suatu pola hidup masyarakat yang menyeluruh 
yang terbentuk karena adanya interaksi kehidupan sosial-budaya yang bersifat kompleks, 
abstrak, dan luas. Banyak aspek sosial-budaya turut menentukan perilaku komunikatif suatu 
kelompok masyarakat dalam meningkatkan kesejahteraan rumah tangga. Hal ini terjadi 
karena unsur-unsur kehidupan sosio-budaya tersebut dapat berperan dalam menyediakan 
suatu kerangka yang koheren untuk mengorganisasikan suatu masyarakat dalam peningkatan 
pendapatan untuk meningkatkan kesejahteraan rumah tangga. Oleh karena itu, bentuk 
perilaku sosial-budaya masyarakat dalam strategi peningkatan kesejahteran, baik secara 
langsung maupun tidak langsung akan menentukan keberhasilan suatu rumah tangga dalam 
mencapai kesejahteraan ekonomi.

Perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani jika direaliasasikan dalam 
strategi peningkatan pendapatan untuk meningkatkan kesejahteraan cukup menarik. Ada 
beberapa perilaku sosial-budaya yang dianggap akan mampu memotivasi atau mendorong 
seseorang untuk berusaha meningkatkan pendapatan dalam kaitannya dengan kesejahteraan 
rumah tangga, tetapi ada juga yang dianggap sebagai penghambat. Hal ini terjadi karena 
perilaku sosial-budaya ini terkadang membawa rumah tangga tani untuk berperilaku rasional 
maupun irasional dalam upaya peningkatan kesejahteraan. Namun demikian, karena perilaku 
sosial-budaya ini sudah merupakan bagian dari kehidupan masyarakat petani maka perilaku 
tersebut sering dianggap hal yang wajar. 

296

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



Tabel 3. Berbagai Bentuk Perilaku Sosial-Budaya Dalam Strategi Peningkatkan Pendapatan 
Untuk Meningkatkan Kesejahteraan rumah tangga Tani di Desa Bedoyo Kecamatan 
Ponjong 

Berbagai Perilaku Sosial- Budaya Dalam Strategi Ya Tidak Jumlah
Peningkatan Pendapatan Untuk Meningkatkan Kesejahteraan (%) (%) (%)

1. Hidup tidak lagi berperinsip mangan ora mangan sing  56 4 60
penting kumpul (93,3) (6,7) (100,0)

2. Berusaha untuk tidak selalu percaya terhadap ramalan 31 29 60
dukun/orang pintar/kyai dan melakukan kegiatan ekonomi (51,7) (48,3) (100,0)

3. Berusaha untuk lebih rasional dan bekerja keras dalam  60 0 60
berusaha mencari nafkah (100,0) (0,0) (100,0)

4. Membudayakan anggota rumah tangga untuk bekerja keras 60 0 60
dan mencari pekerjaan tambahan lainnya di luar usahatani (100,0) (0,0) (100,0)

5. Memotivasi anggota keluarga untuk berani bekerja di luar 58 2 60
kota atau merantau ke tempat jauh (96,7) (3,3) (100,0)

6. Berperinsip bahwa tanggal/hari/bulan semuanya baik  34 26 60
untuk melakukan kegiatan ekonomi (56,7) (43,3) (100,0)

7. Mengubah prinsip bahwa wanita tidak hanya melakukan 36 24 60
pekerjaan di dapur/domestik tetapi harus mampu untuk (60,0) (40,0) (100,0)
melakukan kegiatan ekonomi di luar rumah

8. Memiliki pandangan bahwa memberikan modal pendidikan  52 8 60
anak lebih berharga daripada memberikan modal finansial (86,7) (13,3) (100,0)

9. Menekan jumlah anak yang dilahirkan karena kelahiran 44 16 60
anak memerlukan biaya besar (73,3) (26,7) (100,0)

Sumber : Data Primer, 2014 

Hasil penelitian sebagaimana tercantum pada Tabel 2 menemukan ada 9 (sembilan) jenis 
perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam strategi meningkatkan 
kesejahteraan. Namun demikian, dari 9 (sembilan) jenis perilaku sosial-budaya tersebut 
tampak ada 5 (lima) jenis yang sangat dominan (> 75,0%) dilakukan rumah tangga tani dalam 
strategi peningkatan pendapatannya. Sementara itu, pada 4 (empat) jenis perilaku sosial-
budaya lainnya tampak < 75,0% rumah tangga tani yang melakukannya. Walaupun persentase 
pada setiap jenis perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani tidak merata, 
namun secara keseluruhan jumlah jenis perilaku sosial-budaya tersebut dapat dikatakan 
sangat beragam. Keragaman ini memberikan gambaran bahwa perilaku sosial-budaya yang 
dilakukan rumah tangga tani untuk meningkatkan pendapatan di daerah penelitian sudah 
merupakan bagian dari kehidupannya.

Perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani tersebut di daerah penelitian 
secara keseluruhan cukup bervariasi. Hal ini terlihat pada perilaku sosial-budaya yang 
pertama ditemukan sebanyak 93,3% rumah tangga tani untuk mencapai kesejahteraan rumah 
tangga tidak lagi mempraktekkan budaya dengan memegang perinsip mangan ora mangan 
sing penting kumpul. Besarnya jumlah petani yang tidak lagi memiliki prinsip tersebut 
menunjukkan bahwa rumah tangga tani di daerah penelitian sudah memiliki pemikiran bahwa 
konsep untuk selalu berkumpul bukan merupakan solusi untuk meningkat kesejahteraan. 
Hilangnya budaya tersebut pada sebagian besar rumah tangga tani ini muncul karena petani 
merasa sumberdaya yang ada di lingkungannya sudah tidak mampu memberikan 
kesejahteraan. Oleh karena itu, dengan merantau ke kota atau ke tempat yang lebih jauh 

297

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



seperti menjadi tenaga kerja Indonesia (TKI) ke luar negeri, akan mampu merubah 
kesejahteraan rumah tangga. Sementara itu, bagi petani yang masih berpegang pada perilaku 
budaya mangan ora mangan sing peting kumpul lebih banyak dikemukakan oleh petani yang 
sudah lanjut usia atau renta karena terkait dengan keinginanya untuk mendapatkan perawatan 
dari anggota rumah tangganya yang sehat atau kuat. 

Pada perilaku sosial-budaya yang kedua ditemukan sebanyak 51,7% rumah tangga tani 
ketika akan berusaha untuk meningkatkan pendapatan dengan melakukan suatu kegiatan 
ekonomi tidak lagi mempercayai terhadap ramalan dukun/orang pintar/kyai, sedangkan yang 
masih mempercayai hal tersebut masih ditemukan sebanyak 48,3% rumah tangga tani. 
Menurut beberapa petani yang tidak lagi mempercayai ramalan dukun atau orang pintar 
maupun kyai dalam melakukan aktivitas ekonominya terjadi karena sering petunjuk yang 
diberikannya tidak rasional dan bertentang dengan keyakinan. Sementara itu, bagi rumah 
tangga tani yang masih mempercayai terhadap perilaku sosial-budaya tersebut lebih 
didasarkan kepada keyakinan individu bahwa ramalan orang dukun/pintar/kyai dipandang 
bisa mengabulkan segala keinginannya, sehingga merasa dirinya termotivasi untuk mencapai 
kesejahteraan rumah tangga.

Pada perilaku sosial-budaya yang ketiga ditemukan seluruh rumah tangga tani untuk 
meningkatan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan telah berperilaku lebih rasional dan 
bekerja keras dalam berusaha mencari nafkah. Menurut beberapa petani rasionalitas dan 
bekerja keras dalam mencari nafkah telah ditunjukkan dengan bekerja mengolah lahan secara 
maksimum dengan mengikuti petunjuk penyuluh pertanian dan terus mencari pekerjaan 
tambahan untuk menutupi kekurangan ekonomi dari pekerjaan utama. Bahkan, ada juga 
petani yang mengatakan bahwa kekayaan tidak akan begitu saja turun dari langit, jika kita 
tidak bekerja keras dan berusaha. Oleh karena itu, untuk mencapai kesejahteraan keluarga 
hidup menurut petani tersebut harus bersifat rasional dan bekerja keras dalam mencari nafkah.

Demikian juga, pada perilaku sosial-budaya yang keempat ditemukan semua rumah 
tangga tani untuk meningkatan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan berperilaku 
dengan membudayakan anggota rumah tangga untuk bekerja keras dan mencari pekerjaan 
tambahan lainnya di luar usahatani dalam upaya peningkatan pendapatan untuk mencapai 
kesejahteraan. Menurut beberapa petani dengan membudayakan berperilaku bekerja keras 
tidak akan ditemukan lagi anggota keluarga yang malas/tidak mau bekerja. Di satu sisi dengan 
membudayakan perilaku tersebut juga akan tertanam prinsip untuk selalu bekerja keras sejak 
di lingkungan rumah tangga, sehingga jika nantinya bekerja di luar akan terbiasa untuk 
bekerja keras. Di sisil lain dengan membudaya untuk selalu bekerja keras dan mencari tambah 
pekerjaan akan merubah budaya mangan ora mangan sing penting kumpul karena anggota 
keluarga akan berusaha untuk merantau mencari nafkah.

Pada perilaku sosial-budaya yang kelima ditemukan sebanyak 96,7% rumah tangga tani 
untuk meningkatan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan berperilaku dengan 
memotivasi anggota keluarga untuk berani bekerja di luar kota atau merantau ke tempat jauh 
dalam upaya peningkatan pendapatan untuk kesejahteraan, sedangkan yang tidak melakukan 
perilaku tersebut hanya sebanyak 3,3%. Besarnya jumlah rumah tangga tani yang melakukan 
hal tersebut dapat dipahami karena dengan memotivasi anggota keluarga untuk bekerja di luar 
desanya atau merantau akan mendapatkan kesempatan kerja yang lebih baik, sehingga 
pendapatan yang diterima akan tinggi juga. Hal ini sejalan dengan ungkapan dari beberapa 
petani yang mengatakan jika tidak mau merantau atau hanya mengandalkan kesempatan kerja 
di desanya maka kemiskinan akan membelenggunya. Perilaku memotivasi anggota keluarga 
untuk berani bekerja di luar kota atau merantau ke tempat jauh akan merubah budaya mangan 
ora mangan sing penting kumpul karena anggota keluarga akan berusaha untuk merantau 

298

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



mencari nafkah di tempat yang lebih jauh. Sementara itu, bagi rumah tangga yang tidak 
melakukan perilaku tersebut dikarenakan seluruh anggota rumah tangganya sudah 
berkeluarga dan hidup secara mandiri di sekitar lingkungan tempat tinggalnya. 

Pada perilaku sosial-budaya yang keenam ditemukan sebanyak 56,7% rumah tangga tani 
untuk meningkatan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan menyakini bahwa semua 
tanggal/hari//bulan adalah baik untuk melakukan kegiatan ekonomi, sehingga tidak ada 
larangan bulan atau hari untuk bekerja, sedangkan yang masih menyakini adanya larangan 
hari/tanggal/bulan untuk bekerja sebanyak 43,3%. Menurut beberapa petani dengan 
keyakinan semua hari/tanggal/bulan baik tidak akan membuat keraguan dalam bertindak. 
Akibatnya, rumah tangga tani akan melakukan aktivitas ekonomi kapan saja, sehingga setiap 
hari akan mendapatkan penghasilan untuk meningkatkan kesejahteraan. Sebaliknya, jika ada 
kepercayaan yang melarang hari/tanggal/bulan tertentu untuk bekerja, maka pendapatan akan 
berkurang atau tidak dapat menghasilkan pendapatan sehingga kesejahteraan tidak akan 
tercapai. Sementara itu, bagi rumah tangga yang masih berperilaku percaya terhadap larangan 
hari/tanggal/bulan karena jika akan memulai aktivitas ekonomi pada tanggal/hari/bulan yang 
dilarang maka kegiatan ekonomi tidak akan berhasil dan akan muncul kegagalan atau rugi. 

Pada perilaku sosial-budaya yang ketujuh ditemukan sebanyak 60,0% rumah tangga tani 
untuk meningkatan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan tidak lagi menerapkan budaya 
bahwa wanita hanya boleh melakukan pekerjaan rumah/domestik saja tetapi harus dapat 
bekerja di sektor publik, sedangkan yang masih berperinsip pada budaya tersebut masih 
ditemukan sebanyak 40,0%. Menurut beberapa petani dengan banyaknya wanita atau istri 
dalam melakukan kegiatan ekonomi di luar rumah dipandang telah membantu dalam 
peningkatan pendapatan untuk meningkatkan kesejahteraannya. Sebagai contoh, menurut 
beberapa petani yang istrinya yang bekerja ke luar negeri menjadi TKI telah banyak merubah 
kondisi kehidupan rumah tangganya. Hal terjadi karena hasil usahanya dimanfaatkan untuk 
membangun rumah, untuk modal usaha atau membeli lahan pertanian. Sementara itu, bagi 
rumah tangga tani yang tidak mau melibatkan istrinya untuk bekerja di luar rumah lebih 
cenderung beralasan karena repot mengurus anak yang masih kecil dan suami tidak mau 
ditinggalkan jika istri harus pergi ke luar negeri menjadi TKI. Alasan lainnya yang cukup 
menarik jika istri bekerja jauh di luar rumah ada kekhawatiran keamanan dan jika menjadi 
TKI suami tidak ada yang merawat atau merasa kesepian.

Pada perilaku sosial-budaya yang kedelapan ditemukan sebanyak 86,7% rumah tangga 
tani untuk meningkatkan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan memiliki pandangan 
bahwa memberikan modal pendidikan yang tinggi pada anaknya lebih penting dari modal 
finasial, sedangkan yang tidak memiliki pandangan tersebut hanya sebanyak 13,3%. 
Besarnya jumlah petani yang memiliki pandangan tersebut disebabkan karena adanya 
perubahan padangan petani yang tadinya masih bersifat irasional menjadi lebih rasional 
terhadap pentingnya pendidikan anak. Hal ini terjadi karena menurut beberapa petani bahwa 
pendidikan yang diterima anak tidak akan habis dan bahkan dengan kecerdasan atau 
kepintarannya bisa menghasilkan uang, sedangkan modal finansial dapat saja habis dan tidak 
bisa menghasilkan uang karena mengalami kegagalan. 

Padangan tersebut menunjukkan adanya perubahan perilaku sosial-budaya petani 
terhadap nilai anak karena pada masa lalu budaya mengabaikan pendidikan lebih tinggi. Hal 
ini terjadi karena anak pada masa lalu masih dipandang positif dalam membantu aktivitas 
ekonomi rumah tangga untuk membantu pekerjaan orang tuanya di ladang. Sebaliknya pada 
masa sekarang anak tidak lagi diperlukan orang tua untuk bekerja di ladang, karena lahan yang 
dimiliki juga semakin sempit sehingga secara ekonomi tidak menguntungkan dan akses ke 
fasiltas pendidikan sudah lebih baik. Sementara itu, bagi petani yang belum memandang 

299

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



penting investasi pendidikan pada anak sebagai strateginya disebabkan kerena 
ketidakmampuan orang tuanya untuk menyekolahkan anak ke jenjang yang lebih tinggi, 
sehingga banyak yang tidak melanjutkan ke perguruan tinggi dan akhirnya masuk pasar kerja. 

Pada perilaku sosial-budaya yang kesembilan ditemukan sebanyak 73,3% rumah tangga 
tani untuk meningkatan pendapatan dalam mencapai kesejahteraan melakukan strategi 
dengan cara menekan jumlah anak yang dilahirkan, sedangkan yang tidak berperilaku hal 
tersebut hanya sebanyak 26,7%. Besarnya jumlah petani yang memiliki pandangan tersebut 
menunjukkan adanya perubahan perilaku sosial-budaya rumah tangga tani dalam 
memandang nilai anak. Di mana nilai anak sudah dipandang negatif dari sisi ekonomi, 
sehingga budaya banyak anak banyak rezeki sudah ditinggalkan sebagian besar rumah tangga 
tani di daerah penelitian. Pandangan negatif terhadap nilai anak muncul karena anak dianggap 
sebagai beban ekonomi yang akan mengurangi pendapatan jika bertambah anak, sehingga 
kesejahteraannya akan menurun. Sebaliknya, bagi rumah tangga tani yang tidak melakukan 
strategi ini lebih didasarkan pada perinsip keagamaan dan masih memiliki budaya banyak 
anak banyak rezeki karena anak akan bisa membantu orang tua mencari nafkah jika sudah 
besar. 

V. PERILAKU SOSIAL-BUDAYA DALAM KAITANNYA DENGAN STRATEGI 
KELANGSUNGAN HIDUP

A. Perilaku Sosial-Budaya Dalam Strategi Pemanfaatan Jaringan Sosial

Perilaku sosial-budaya yang diwujudkan dalam bentuk hubungan sosial telah banyak 
dipraktekan masyarakat petani untuk mempertahankan kelangsungan hidupnya. Hubungan 
sosial yang terbentuk secara manusiawi dalam lingkungan masyarakat akan sangat 
menguntungkan bagi setiap rumah tangga. Lebih-lebih bagi rumah tangga tani yang selalu 
serba kekurangan dalam hidupnya. Hubungan sosial yang terbentuk karena perilaku sosial-
budaya dapat bersifat formal maupun non formal. Hubungan sosial yang bersifat informal 
terbentuk dari adanya saling tolong menolong antara sesama manusia yang diliputi oleh 
suasana kekeluargaan. Sementara itu hubungan sosial yang bersifat formal lebih terbentuk 
karena adanya kepentingan tertentu yang dibentuk oleh masyarakat maupun oleh individu 
atau organisasi. 

Keterlibatan langsung rumah tangga tani dalam pemanfaatan hubungan jaringan sosial 
merupakan salah satu bukti bahwa jalinan hubungan sosial yang ada di setiap rumah tangga 
menjadi sangat penting. Oleh karena itu banyak rumah tangga tani memanfaatkan hubungan 
jaringan sosial untuk mengatasi kesulitan ekonomi, baik sifatnya mendesak ataupun tidak. 
Dalam mengatasi kesulitan ekonomi rumah tangga tani tidak hanya menjalin hubungan sosial 
dalam bentuk hubungan kekerabatan, tetapi juga dilakukan melalui beberapa organisasi sosial 
dan lembaga keuangan, seperti pinjam-meminjam diantara tetangga, arisan di tingkat RT 
(Rukun Tetangga), koperasi simpan pinjam (Bank Keliling), bank pemerintah (BRI) dan 
pengadaian. Keterlibatan rumah tangga tani dalam berbagai bentuk hubungan sosial tersebut 
merupakan salah satu strateginya untuk mengatasi kesulitan ekonomi. 

Salah satu bentuk pemanfaatan hubungan jaringan sosial yang pernah dilakukan 
beberapa rumah tangga tani lahan kering di daerah penelitian diantaranya adalah untuk 
mengatasi pemenuhan kebutuhan konsumsi beras. Adapun jenis hubungan sosial sebagai 
strateginya dalam mengatasi kesulitan tersebut diantaranya adalah dengan tradisi pinjam-
meminjam pada tetangga terdekat, saudara/keluarga, orang tua/mertua dan anak/menantu. 
Tradisi lainnya yang juga cukup menarik untuk pemenuhan kebutuhan tersebut adalah dengan 
tradisi berhutang ke warung yang didasari saling tolong menolong. Bahkan, tradisi berhutang 

300

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



kewarung banyak dilakukan dengan cara tutup lubang gali lubang yaitu membayar sambil 
berhutang lagi. 

Tabel 4 Perilaku Sosial-Budaya Rumah Tangga Tani Dalam Pemanfaatan Hubungan Sosial 
Untuk Memenuhi Kebutuhan Stok Beras di Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong

Jenis Perilaku Sosial-Budaya Sebagai Strategi Ya Tidak Jumlah
Pemenuhan Kebutuhan Stok Beras (%) (%) (%)

1. Memanfaatkan kedekatan hubungan sosial dengan 42 18 60
cara meminjam sementara pada tetangga dekat (70,0) (30,0) (100,0)

2. Memanfaatkan kedekatan hubungan sosial dengan 32 28 60
cara meminta langsung kepada orang tua/mertau (53,3) (46,7) (100,0)

3. Memanfaatkan kedekatan hubungan sosial dengan 16 44 60
cara meminta langsung kepada anak/menantu (26,7) (73,3) (100,0)

4.  Memanfaatkan kedekatan hubungan sosial dengan 23 37 60
cara meminjam kepada saudara /keluarga (38,3) (61,7) (100,0)

5. Memanfaatkan kedekatan hubungan sosial dengan 32 28 60
cara berhutang ke warung terdekat (53,3) (46,7) (100,0)

Sumber: Data Primer, 2014 

Hasil penelitian sebagaimana tercantum pada Tabel 4 menemukan ada 5 (lima) jenis 
perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam pemanfaatan hubungan 
sosial untuk memenuhi kebutuhan stok beras. Namun demikian, dari 5 (lima) jenis perilaku 
sosial-budaya tersebut tampak ada 3 (tiga) jenis yang sangat dominan (> 50,0%) dilakukan 
rumah tangga tani dalam strategi untuk pemenuhan kebutuhan stok beras. Sementara itu, pada 
2 (dua) jenis jenis perilaku sosial-budaya lainnya tidak banyak (<40,0%) dilakukan rumah 
tangga tani dalam pemenuhan kebutuhan stok beras. Walaupun secara keseluruhan persentase 
dari setiap perilaku sosial-budaya tidak merata, namun dilihat dari jumlah jenis perilaku 
tersebut dapat dikatakan cukup beragam. Keragaman ini memberikan gambaran bahwa 
perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam pemenuhan kebutuhan stok 
beras di daerah penelitian sudah merupakan bagian dari kehidupannya.

Perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam strategi pemenuhan 
kebutuhan stok beras secara keseluruhan cukup bervariasi. Hal ini tampak dari rumah tangga 
tani yang mengaku pernah meminjam pada tetangga terdekat pada saat kehabisan stok beras 
mencapai 70,0%, sedangkan yang tidak pernah memanfaatkan hal tersebut hanya sebanyak 
30,0%. Menurut pengakuan salah seorang petani tradisi meminjam kepada tetangga ketika 
stok beras habis sebenarnya sudah muncul secara turun temurun. Namun demikian, sejalan 
dengan kemajuan di bidang ekonomi, tradisi ini mulai hilang karena sudah merasa malu jika 
harus meminjam beras ke tetangga untuk masak. Di samping itu, hilang tradisi saling 
meminjang beras pada tetangga karena adanya bantuan beras untuk keluarga miskin (Raskin) 
dari pemerintah.

Perilaku sosial-budaya yang diwujudkan dalam bentuk hubungan sosial lainnya yang 
dilakukan rumah tangga tani untuk menutupi kehabisan stok beras dengan cara 
meminta/meminjam kepada orang tua/mertua mencapai sebanyak 53,3 %, sedangkan yang 
tidak melakukan hal tersebut sebanyak 46,7%. Sebaliknya, rumah tangga tani yang pernah 
meminta/meminjam pada anak/menantu saat kehabisan stok beras relatif hanya sebanyak 
26,7%, sedangkan tidak pernah melakukan hal tersebut mencapai 73,3%. Fenomena ini 
memberikan gambaran bahwa anak lebih berani meminta bantuan atau meminjam kepada 
orang tua daripada orang tua meminta atau meminjam pada anak atau menantu. Namun 

301

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



demikian, menurut salah seorang petani tradisi ini juga sudah mulai hilang sejalan dengan 
perkembangan zaman dan adanya bantuan Raskin dari pemerintah setiap bulannya. 

Perilaku sosial-budaya lain yang dimanfaatkan rumah tangga tani untuk memenuhi 
kebutuhan stok beras adalah dengan cara meminjam saudara/kerabat terdekat. Hasil 
penelitian menemukan hanya sebanyak 38,3% rumah tangga tani pernah meminjam 
saudara/kerabat untuk memenuhi kebutuhan stok beras, sedangkan yang tidak pernah 
mencapai 61,7%. Besarnya jumlah petani yang tidak pernah memanfaatkan hubungan sosial 
tersebut dikarenakan tetangga terdekat lebih memahami kehidupan sehari-hari daripada 
saudara/kerabat yang jauh dari tempat tinggalnya. Pada saat ini tradisi tersebut juga sudah 
hilang sejalan dengan adanya kebijakan raskin (beras miskin) yang menjual harga beras di 
bawah harga pasar. 

Perilaku sosial-budaya lainnya yang juga cukup menarik dalam strategi pemenuhan 
kebutuhan stok beras adalah tradisi berhutang ke warung terdekat. Hasil penelitian 
menemukan rumah tangga tani yang memanfaatkan hubungan sosial dengan cara berhutang 
ke warung untuk memenuhi kebutuhan stok beras mencapai 53,3%, sedangkan yang tidak 
pernah berhutang ke warung sebanyak 46,7%. Menurut beberapa petani fenomena ini muncul 
karena warung dianggap lebih fleksibel dan dianggap tidak terlalu membebani orang lain 
karena warung mengambil keuntungan dan selalu tersedia. Tradisi berhutang ke warung 
menurut salah seorang petani saat ini juga masih banyak dilakukan oleh rumah tangga tani 
lahan kering terutama untuk memenuhi kebutuhan non beras. Namun demikian, pemilik 
warung bisanya sangat selektif dan selalu menagih jika sampai waktunya belum melunasi. 

Perilaku sosial-budaya yang diwujudkan dalam hubungan sosial dalam bentuk tradisi 
saling meminjam atau meminta dan berhutang, sebenarnya tidak hanya menguntungkan 
rumah tangga tani miskin saja, tetapi seluruh rumah tangga dalam masyarakat tersebut. Hal ini 
sejalan dengan pernyataan Djajanegara dkk., (1997) bahwa dalam keadaan yang sangat serba 
kekurangan keluarga miskin akan lebih banyak memanfaatkan hubungan sosial untuk 
memenuhi kebutuhan pokok dengan seseorang atau pihak-pihak lain. Hal serupa 
dikemukakan Heyser, (1986) yang mengatakan bahwa pemanfaatkan hubungan sosial oleh 
suatu rumah tangga untuk mempertahankan kelangsungan hidupnya sering didasarkan pada 
bentuk hubungan kerabat dekat, teman senasib, pola hubungan vertikal yang sudah turun-
temurun dilakukan leluhurnya. Namun demikian, tradisi saling tolong menolong dengan cara 
saling meminjam untuk pemenuhan kebutuhan stok beras untuk saat ini semakin memudar 
dan hanya dilakukan sebagian kecil rumhatngga tani yang dalam keadaan terpaksa saja karena 
sekarang ini sudah ada yang dinamakan Raskin (beras miskin) dan adanya perasaan malu.

B. Perilaku Sosial-Budaya Dalam Strategi Pemenuhan Kebutuhan Biaya Kesehatan 

Kesehatan dan pendidikan merupakan salah satu kebutuhan manusia yang harus 
terpenuhi. Oleh karena itu, setiap manusia akan mengalokasikan dana untuk biaya perawatan 
kesehatan dan pendidikan. Pentingnya pemenuhan kesehatan dan pendidikan tidak hanya 
dirasakan oleh rumah tangga mampu, tetapi juga dirasakan oleh rumah tangga miskin. Namun 
demikian, bagi rumah tangga tani yang tidak mempunyai alokasi dana yang cukup untuk 
memenuhi biaya kesehatan maupun pendidikan sering melakukan berbagai strategi sebagai 
langkah kongkritnya. 

Pada umumnya rumah tangga tani di perdesaan yang masih kental dengan tradisi tolong 
menolong sering menjadikan hubungan sosial-budaya sebagai dasar strategi untuk 
mendapatkan biaya perawatan dan pendidikan, ketika rumah tangga tersebut tidak memiliki 
dana yang cukup. Hal ini tampak dari hasil penelitian menemukan lebih dari 20% rumah 
tangga tani di daerah penelitian memanfaatkan hubungan sosial dengan cara 

302

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



meminjam/meminta bantuan, seperti kepada tetangga, juragan, orang tua/mertua, 
saudara/keluarga, anak/menantu untuk mendapatkan biaya berobat dan pendidikan ketika 
tidak memiliki dana cukup. Sementara itu, cara lainnya yang dilakukan rumah tangga tani 
untuk mendapatkan biaya kesehatan dan pendidikan anak dilakukan dengan cara 
menggadaikan barang, menjual perhiasan atau mengambil tabungan sendiri. 

Tabel 5. Perilaku Sosial-Budaya Yang Pernah Dilakukan Rumah Tangga Tani Sebagai Strategi 
Untuk Menekan Biaya Pemenuhan Kebutuhan Kesehatan dan Pendidikan di Desa 
Bedoyo Kecamatan Ponjong

Perilaku Sosial-Budaya Sebagai Strategi Untuk Menekan Ya Tidak Jumlah
Biaya Kebutuhan Kesehatan dan Pendidikan (%) (%) (%)

1. Apabila ada yang sakit tidak perlu pelayanan kesehatan, 13 47 60
akan tetapi cukup dengan membeli obat di warung atau (21,6) (78,3) (100,0)
mendatangi orang pinter atau kiyai maupun dukun. 

2. Dalam persalinan ibu hamil lebih banyak meminta atau 42 18 60
memanfaatkan bantuan dukun bayi setempat (70,0) (30,0) (100,0)

3. Jika waktu menyusi ASI tidak keluar, tidak diganti dengan 11 49 60
susu formula tetapi dengan air tajin (cairan hasil godogan (18,3) (81,7) (100,0)
beras yang dikasih gula)

4. Memprioritas pendidikan bagi anak laki-laki dari anak 9 51 60
perempuan sehingga yang perlu sekolah tinggai hanya anak (15,0) (85,0) (100,0)
laki-laki saja

Sumber: Data Primer, 2014

Hasil penelitian sebagaimana tercantum pada Tabel 5 menemukan ada 4 (empat) jenis 
perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam strategi menekan biaya 
pemenuhan kebutuhan kesehatan dan pendidikan. Namun demikian, dari 4 (empat) jenis 
perilaku sosial-budaya tersebut tampak hanya ada 1 (satu) jenis yang sangat dominan (= 
70,0%) dilakukan rumah tangga tani dalam strategi tersebut. Sementara itu, pada 3 (tiga) jenis 
perilaku sosial-budaya lainnya tidak banyak (<25,0%) dilakukan rumah tangga tani dalam 
upaya menekan biaya pemenuhan kebutuhan kesehatan dan pendidikan. Fenomena ini 
memberikan indikasi bahwa penekanan biaya untuk kesehatan dan pendidikan sulit untuk 
diabaikan. Hal terjadi karena menurut beberapa petani masalah kesehatan dan pendidikan 
sudah merupakan kebutuhan pokok yang harus selalu terpenuhi.

Sulitnya untuk menekan biaya kesehatan tampak dari salah satu perilaku sosial-budaya 
ketika ada anggota rumah tangga tani ada yang sakit tidak perlu pelayanan kesehatan, tetapi 
cukup dengan membeli obat di warung atau mendatangi orang pinter atau kyai maupun dukun 
hanya ditemukan sebanyak 21,6%, sedangkan yang tidak pernah melakukan hal tersebut 
mencapai 78,3%. Fenomena ini memberikan gambaran bahwa strategi pemenuhan kebutuhan 
kesehatan melalui praktek tradisional sudah banyak ditinggalkan sejalan dengan 
meningkatnya fasilitas pelayanan kesehatan masyarakat. Hal ini terjadi karena 
masyarakatnya semakin sadar dan semakin tinggi pengetahuan akan penting pelayanan 
kesehatan medis dalam menjaga kesehatan anggota rumah tangga. 

Demikian juga, pada perilaku sosial-budaya dalam menangani bayi ketika air susu ibu 
(ASI) tidak keluar saat menyusui, ditemukan hanya 18,3% rumah tangga tani yang pernah 
mengganti ASI ketika tidak keluar dengan air tajin (cairan hasil godogan beras yang dikasih 
gula), sedangkan yang tidak pernah melakukan hal tersebut mencapai 81,7%. Namun, pada 
perilaku sosial-budaya dalam menangani kelahiran yang pernah meminta bantuan dukun bayi 
sepenuhnya, ketika seorang ibu melahirkan masih ditemukan sebanyak 70%, sedangkan yang 

303

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



tidak lagi maupun tidak pernah sepenuhnya memanfaatkan dukun bayi hanya sebanyak 
30,0%. Tingginya rumah tangga tani yang pernah memanfaatkan dukun bayi terjadi karena 
pada masa lalu fasilitas pelayanan bersalin masih sepenuhnya ditangani dukun bayi. Berbeda 
dengan saat ini karena menurut beberapa rumah tangga tani di daerah penelitian ketiga istrinya 
melahirkan banyak dibantu oleh bidan desa bersama-sama dengan dukun bayi kampung. 
Bahkan, yang memanfaatkan air tajin untuk pengggati ASI sudah tidak ada lagi karena 
sekarang ini susu formula mudah diperoleh warung terdekat. Fenomena ini juga menunjukkan 
bahwa perilaku sosial-budaya dalam menekan biaya pengeluaran untuk kesehatan sudah 
ditinggalkan karena masyarakatnya sudah lebih rasional dalam memilih tempat pelayanan 
kesehatan.

Perilaku sosial-budaya dalam strategi menekan pengeluaran untuk biaya pendidikan juga 
sudah sangat jarang dilakukan. Hal ini tampak dari perilkaku sosial-budaya dalam 
memprioritaskan pendidikan anak, hanya ditemukan sebanyak 15,0% yang masih dan pernah 
memprioritaskan pendidikan hanya untuk laki-laki dari pada anak perempuan, sedangkan 
tidak pernah dan tidak lagi melakukan perilaku tersebut mencapai 85,0%. Menurut beberapa 
petani muncul budaya tersebut karena secara budaya anak perempuan dianggap memiliki 
langkah pendek sehingga harus tetap di rumah. Oleh karena itu, anak perempuan sebaiknya 
hanya bekerja di rumah untuk mengurus anak dan suami agar dapat terawat dengan baik. 
Pandangan ini dari sisi ekonomi memang dapat menekan biaya pendidikan suatu rumah 
tangga, namun di sisi lain sangat merugikan anak perempuan yang seharusnya memiliki hak 
yang sama untuk mendapatkan pendidikan yang layak. Namun demikian, menurut beberapa 
tokoh masyarakat, pandangan tersebut akan semakin luntur sejalan dengan semakin 
terbukanya informasi dan aksesibilitas desa serta semakin rasionalnya masyarakat petani.

C. Perilaku Sosial-Budaya Kaitannya Dengan Pemenuhan Biaya Sosial 

Pemenuhan kebutuhan sosial juga sering menjadi kebutuhan dasar yang harus selalu 
terpenuhi. Walaupun biaya kebutuhan sosial ini waktunya tidak setiap saat terjadi, tetapi jika 
ada kegiatan tersebut harus juga terpenuhi. Bahkan, kebutuhan biaya sosial sangat erat 
kaitannya dengan masalah praktek sosial-budaya yang berlaku di masyarakat. Oleh karena 
itu, jika tidak mampu memenuhi kebutuhan tersebut sering menjadi kecaman masyarakat 
sekitarnya. Pada akhirnya, untuk menutupi kebutuhan tersebut rumah tangga tani harus 
melakukan berbagai macam strategi dengan memanfaatkan jalinan hubungan sosial di 
masyarakat. Kegiatan sosial banyak sekali ragamnya mulai dari upacara kelahiran, kematian, 
acara keagamaan, acara adat sampai acara pesta pernikahan atau khitanan. Apalagi jika rumah 
tangga tani tersebut langsung mengadakannya, maka biaya yang dikeluarkan akan lebih besar 
dibandingkan dengan hanya memberikan sumbangan atau mengikuti saja, sehingga sering 
dianggap sebagai beban hidup yang tetap harus dipenuhi.

304

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



Tabel 6. Perilaku Sosial-Budaya Yang Pernah Dilakukan Rumah Tangga Tani Sebagai Strategi 
Untuk Pemenuhan Kebutuhan Sosial di Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong

 Jenis Perilaku Sosial-Budaya Sebagai Strategi  Ya Tidak Jumlah
Pemenuhan Kebutuhan Sosial (%) (%) (%)

1. Memanfaatkan simpanan uang dengan cara mengambil  16 44 60
tabungan (26,7) (73,3) (100,0)

2. Memanfaatkan kedekatan hubungan tetangga dengan  21 39 60
meminjam uang (35,0) (65,0) (100,0)

3. Memanfaatkan simpanan perhiasan yang dimiliki dengan 5 55 60
menjual emas (8,2) (91,8) (100,0)

4. Memanfaatkan jasa simpan-pinjam dengan cara meminjam  13 47 60
uang (21,7) (78,3) (100,0)

5. Memanfaatkan kedekatan hubungan pada juragan dengan 6 54 60
cara meminjam uang (10,0) (90,0) (100,0)

6. Memanfaatkan barang yang ada dengan cara mengadaikan  1 59 60
barang (1,7) (98,3) (100,0)

7. Memanfaatkan kedekatan hubungan orang tua atu mertua 22 38 60
dengan meminta batuan atau meminjam uang (36,7) (63,3) (100,0)

8. Memanfaatkan kedekatan hubungan pada saudara/keluarga 20 40 60
dengan meminjam uang (33,3) (66,7) (100,0)

9. Memanfaatkan kedekatan hubungan pada anak atau 17 43 60
menantu dengan meminta atau meminjam uang (28,3) (71,7) (100,0)

10. Memanfaatkan kedekatan hubungan pada teman dengan  5 55 60
barang (8,2) (91,8) (100,0)

Sumber: data Primer, 2014

Hasil penelitian sebagaimana tercantum pada Tabel 6 menemukan ada 10 (empat) jenis 
perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam strategi pemenuhan 
kebutuhan biaya sosial. Namun demikian, dari 10 (sepuluh) jenis perilaku sosial-budaya 
tersebut tampak hanya ada 4 (empat) jenis yang cukup dominan (>30,0%) dilakukan rumah 
tangga tani dalam strategi tersebut dan 6 (enam) jenis perilaku sosial-budaya lainnya hanya 
dilakukan <25,0% rumah tangga tani. Walupun persentasi rumah tangga tani pada setiap jenis 
perilaku sosial-budaya tidak begitu besar, namun dilihat dari jenisnya tampak sangat beragam. 
Keragaman ini memberikan gambaran bahwa keeratan hubungan sosial yang terbentuk secara 
budaya memiliki peran yang sangat penting bagi rumah tangga tani di daerah penelitian dalam 
memenuhi kebutuhan hidup saat kondisi ekonomi kekurangan.

D. Perilaku Sosial-Budaya Kaitannya Dengan Strategi Mengatur Pengeluaran Bahan 
Pangan dan Non Pangan 

Pengeluaran rumah tangga sering menjadi suatu tolak ukur kesejahteraan suatu rumah 
tangga. Hal ini terjadi karena ada hubungan positif antara pengeluaran rumah tangga dengan 
pendapatan yang diterima rumah tangga. Artinya, ada kecenderungan semakin besar 
pendapatan rumah tangga akan semakin besar juga pengeluarannya. Bahkan, besarnya 
pendapatan rumah tangga akan mempengaruhi besarnya perbedaan alokasi pengeluaran 
untuk makanan dan non makanan. Bagi rumah tangga dengan pendapatan tinggi akan 
menempatkan pengeluaran non makanan lebih besar dibandingkan untuk kebutuhan 
makanan. Sebaliknya, bagi rumah tangga dengan pendapatan rendah akan menempatkan 
kebutuhan makan lebih besar diabandingkan dengan kebutuhan non makanan. Bahkan, pada 

305

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



kondisi pendapatan rumah tangga tidak stabil atau selalu kekurangan, beberapa rumah tangga 
akan melakukan berbagai strategi untuk menekan pengeluaran sebagai langkah untuk 
mempertahankan kelangsungan hidupnya.

Perilaku sosial-budaya dalam kaitannya dengan pengatur pengeluaran untuk konsumsi, 
baik pangan maupun non pangan bagi rumah tangga tani lahan kering di daerah penelitian 
merupakan salah satu bentuk strategi dalam mempertahankan kelangsungan hidupnya. Oleh 
karena itu, menekan pengeluaran makanan berarti mengatur pola konsumsi makanan yang 
disesuaikan dengan tingkat pendapatan rumah tangga atau kemampuannya. Menurut 
pengakuan beberapa kepala rumah tangga tani di daerah penelitian, jika pendapatan tidak 
diatur secara cermat, maka rumah tangga tersebut sering tidak bisa menutupi kebutuhan 
hidupnya. Oleh karena itu, agar semua kebutuhan dapat terpenuhi maka menekan pengeluaran 
untuk makan merupakan jalan alternatif. 

Tabel 7. Perilaku Sosial Budaya Rumah Tangga Tani Dalam Kaitannya Dengan Strategi 
Menekan Biaya Pengeluaran Bahan Pangan di Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong

Perilaku sosial-Budaya Dalam kaitanya Dengan Strategi Ya Tidak Jumlah
Menekan Biaya Pengeluaran Bahan Pangan (%) (%) (%)

1. Kadang-kadang memanfaatkan nasi tiwul, umbi-umbian  21 39 60
atau kacang-kacangan yang direbus rebus sebagai makan (11,6) (88,4) (100,0)
penggati

2. Memanfaatkan sayuran dari usahatani sendiri sebagai 55 5 60
pendamping nasi (88,4) (11,6) (100,0)

3. Mengurangi pembelian bahan minuman (gula,kopi, teh, dll) 12 48 60
(32,6) (67,4) (100,0)

4. Mengurangi merokok/beralih ke tembakau untuk melinting 15 45 60
sendiri (4,7) (95,3) (100,0)

5. Makan dengan lauk pauk seadanya 54 6 60
(86,0) (14,0) (100,0)

Sumber: Data Primer, 2014

Hasil penelitian sebagaimana tercantum pada Tabel 7 ditemukan ada sebanyak 5 (lima) 
perilaku sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani dalam menekan biaya pengeluaran 
bahan pangan. Namun demikian, dari 5 (lima) perilaku sosial-budaya tersebut hanya ada 2 
(dua) jenis yang paling dominan (>85,0%) dilakukan rumah tangga tani untuk menekan 
pengeluaran bahan pangan. Sementara itu, pada 3 (empat) jenis perilaku sosial-budaya lainya, 
rumah tangga tani yang melakukan hal tersebut hanya kurang dari 25,0%. Rendahnya jumlah 
jenis perilaku sosial-budaya dalam menekan pengeluaran biaya bahan pangan, memberikan 
gambaran bahwa menekan biaya untuk kebutuhan pangan agak sulit dilakukan. Hal ini terjadi 
karena kebutuhan bahan pangan sangat terkait dengan keberlangsungan hidup manusia yang 
harus selalu terpenuhi setiap hari. Bahkan, ada beberapa pengeluaran untuk makan akan 
sangat sulit dihindari, seperti kebiasaan merokok dan minum teh atau kopi setiap hari. 

Penekanan biaya pengeluaran untuk konsumsi ternyata tidak hanya dilakukan pada 
pengeluaran kebutuhan bahan pangan, tetap juga terhadap pengeluaran non pangan. Strategi 
ini dilakukan juga sebagai upaya menekan biaya pengeluaran rumah tangga tani untuk 
mempertahankan kelangsungan hidupnya. Menurut beberapa rumah tangga tani lahan kering 
di daerah penelitian penekanan pengeluaran non pangan ternyata lebih mudah dibandingkan 
dengan penekanan untuk kebutuhan pangan. Hal ini terjadi karena kebutuhan non pangan 
tidak dikonsumsi secara langsung, sehingga jika tidak terpenuhi masih dapat bertahan hidup, 
sedangkan kebutuhan makanan dan minuman yang dikonsumsi secara langsung akan 

306

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



menyebabkan tubuh menjadi sakit atau kematian jika tidak mengkonsumsinya. 

Tabel 8 Perilaku Sosial Budaya Rumah Tangga Tani Dalam Kaitannya Dengan Strategi 
Menekan Biaya Pengeluaran Untuk Non Pangan di Desa Bedoyo Kecamatan 
Ponjong

Perilaku sosial Budaya Dalam kaitanya Dengan Strategi Ya Tidak Jumlah
Menekan Biaya Pengeluaran Non Pangan (%) (%) (%)

1. Budaya membeli pakaian baru hanya dilakukan setahun 58 2 60
sekali menjelang hari raya idul fitri (lebaran) (96,7) (3,7) (100,0)

2. Tidak menyekolahkan anak ke jenjang yang lebih tinggi  17 43 60
(hanya sampai SD/SMP) (28,3) (71,7) (100,0)

3. Tidak membangun atau menunda memperbaiki rumah 34 26 60
walaupun sebenarnya ada yang perlu direnovasi (56,7) (43,3) (100,0)

4. Menghemat penggunaan listrik 32 28 60
(48,8) (51,2) (100,0)

5. Menghemat penggunaan air (PAM/Non PAM) 36 24 60
(53,3) (46,7) (100,0)

6. Mengurangi/membatasi sumbangan-sumbangan sosial 6 54 60
(hanya orang yang kenal dekat saja) (10,0) (90,0) (100,0)

7. Ketika mengadakan acara sosial- budaya (peringatan 11 49 60
kegaman atau tradisi/budaya) dilakukan secara secara (18,3) (82,7) (100,0)
sederhana

8. Tidak membeli/mengkredit barang mewah 24 36 60
(kulkas, TV, Motor, Mesin cuci dan lainya) (40,0) (60,0) (100,0)

9. Membatasi penggunaan pulsa HP 19 41 60
(31,7) (68,3) (100,0)

10. Membatasi penggunaan bahan bakar kendaraan dengan 18 42 60
beralih lagi menggunakan sepeda atau jalan kaki (30,0) (70,0) (100,0)

11. Ketika tidak punya dana untuk membeli gas kembali 8 52 60
memasak secara tradisional dengan menggunakan (13,3) (86,7) (100,0)
kayu bakar

Sumber: Data Primer,2014

Hasil penelitian sebagaimana tercantum pada Tabel 8 menemukan ada 11 (sebelas) jenis 
perilakuk sosial-budaya yang terkait dengan upaya untuk menekan biaya pengeluaran non 
pangan. Namun demikian, dari 11 (sebelas) jenis perilaku sosial-budaya tersebut, hanya ada 3 
(tiga) jenis saja yang cukup dominan (>40,0%) dilakukan rumah tangga tani. Sementara itu, 
pada 6 (enam) jenis perilaku sosial-bidaya lainya, rumah tangga tani yang melakukan hal 
tersebut hanya kurang dari = 30,0%. Walaupun pada persentase setiap jenis perilaku sosial 
budaya yang dilakukan rumah tangga tani tidak ada yang dominan, namun dilihat dari jenis 
perilaku sosial-budaya tersebut tampak sangat beragam. Keragaman perilaku sosial-budaya 
tersebut, memberikan gambaran bahwa strategi menekan biaya non pangan lebih mudah 
dilakukan dibandingan dengan menekan biaya bahan pangan. Hal ini terjadi karena kebutuhan 
pangan merupakan kebutuhan pokak yang sulit untuk ditunda atau ditinggalkan, sedangkan 
kebutuhan non pangan akan lebih mudah untuk ditunda atau ditinggalkan. 

307

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)



VI. PENUTUP

A. Kesimpulan 

Hasil analisis kesejahteraan berdasarkan pendekatan baku garis kemiskinan 
menunjukkan proporsi rumah tangga tani yang belum sejahtera atau dalam kategori miskin di 
daerah penelitian masih sekitar 28,3%, namun gap rata-rata pendapatan rumah tangga tani 
miskin dengan batas baku garis kemiskinan sangat rendah. Ini berarti untuk mencapai batas 
baku garis kemiskinan atau mencapai kesejahteraan, maka sedikit saja rumah tangga tani 
meningkatkan pendapatanya akan meningkatkan status kesejahteraan. Namun demikian, agar 
kesejahteraan dari sisi ekonomi betul-betul tercapai, maka upaya peningkatan kesejahteraan 
bukan hanya menaikan sedikit di atas batas baku kemiskinan, tetapi peningkatan pendapatan 
tersebut harus menjadi salah satu indikator kesejahteraan yang sebenarnya. 

Perilaku sosial-budaya rumah tangga tani dalam kaitanya dengan strategi peningkatan 
kesejahteraan maupun dalam mempertahankan kelangsungan hidupnya cukup beragam, 
walaupun perilaku sosial-budaya tersebut masih ada yang bersifat irasional, namun telah 
berdampak cukup positif terhadap kehidupan rumah tangga tani. Keragaman perilaku sosial-
budaya rumah tangga tani dalam srategi peningkatan kesejahteraan maupun dalam 
mempertahankan kelangsungan hidupnya tampak seperti pada strategi peningkatan 
pendapatan ditemukan 9 (sembilan) jenis perilaku sosial-budaya yang dipraktekan rumah 
tangga tani. Demikian juga, pada strategi mempertahankan kelangsungan hidupnya, seperti 
pada strategi pemenuhan kebutuhan stok beras ditemukan ada 5 (lima) jenis perilaku sosial-
budaya, pada strategi menekan pengeluaran untuk biaya kesehatan dan pendidikan ditemukan 
4 (empat) jenis perilaku sosial-budaya, pada strategi pemenuhan kebutuhan biaya sosial 
ditemukan 10 (sepuluh) jenis perilaku sosial-budaya, pada strategi menekan biaya 
pengeluaran untuk bahan pangan ditemukan 5 (lima) jenis perilaku sosial-budaya dan pada 
strategi menekan biaya pengeluaran untuk non pangan ditemukan 11(sebelas) jenis perilaku 
sosial-budaya yang dilakukan rumah tangga tani. 

B. Saran

Perilaku sosial-budaya yang diwujudkan dalam berbagai strategi peningkatan 
pendapatan untuk meningkatkan kesejehteraan rumah tangga harus dianggap sebagai potensi 
dalam mengembangkan ekonomi rumah tangga tani lahan kering. Beberapa perilaku sosial-
budaya rumah tangga tani yang masih bersifat irasional dalam menekan biaya pengeluaran 
pangan maupun non pangan harus menjadi perhatian dalam pemberdayaan rumah tangga tani 
yang berbasis sosial-budaya.

DAFTAR PUSTAKA

Agusyanto, R. N., 2012. Keberagaman Sumberdaya Kehidupan dan Keberagaman 
Pengetahuan Kebudayaan http://Wwfindonesia.Multiply.Com/?Utm_Source= 
Multiplyemail&Utm Medium=Marketplace&Utm_Campaign= ID201213& 
utm_content=link_store_wwfindonesia, diakses tanggal 10 Juli 2014, Jam 10.30 WIB.

Badan Pusat Statistik, 2013. Tingkat Kemiskinan Propinsi dan Kabupaten, Badan Pusat 
Statistik, Daerah Istimewa Yogyakarta, Yogyakarta. 

Badan Pusat Statistik, 2012. Analisis Data Kemiskinan Berdasarkan Data Program 
Perlindungan Sosial Tahun 2011, Badan Pusat Statistik, Jakarta.

Barrientos, A., 2010. Sosial Protection and Poverty: Sosial Policy and Development Program 
Paper Number No. 42, (e-paper), United Nations Research Institute for Sosial 
Development.

308

Patrawidya, Vol. 16, No. 2, Juni 2015: 287 - 310



Bromley, G. dan Papanek, 1979. Penduduk Miskin di Kota Jakarta, Prisma: hal 63-69.
Chambers, R., 1983. Rural Development Putting The Last First, Longman Inc, London. 
Clark, M. H., 1986. Women Household and Proverty, in Gelpy Barbara, Chicago Women and 

Proverty, University Chicago Press, Chicago.
Corner, G., 1988. Kelangsungan Hidup, Saling Ketergantunagn dan Pasangan Di Kalangan 

Kaum Miskin di Philipine; Dalam D.C. Karten dan Syahrir, Pembangunan Berdimensi 
kerakyatan, Yayasan Obor Indonesia. Jakarta.

Djajanegara, S. O. dan Haswinar, A., 1997. “Program Intervensi di dalam Komuniti dan 
Keluarga Miskin”. Jurnal Sosiologi Indonesia, No.2,. Ikatan Sosiologi Indonesia. 

Effendi, T. N., 1995. Sumberdaya Manusia; Peluang Kerja dan Kemiskinan, Tiara Wacana, 
Yogyakarta. 

Heyser, N., 1986. Women Migration and Income Generation: Dalam Working Women in 
South East Asia, Open University Milton Keynes.

Kantor Desa Bedoyo, 2013. Monografi Desa Bedoyo, Kabupaten Gunungkidul, Daerah 
Istimewa Yogyakarta.

Kementrian Sosial, 2005. Rencana Strategis Kementrian Sosial, Kementrian Sosial Republik 
Indonesia, Jakarta, http://renstra.depsos.go.id/, diakses 12 Agustus 2014, Jam 13.20 
WIB.

Marwah, S., 2001. Daerah Aliran Sungai (DAS) Sebagai Satuan Unit Perencanaan 
Pembangunan Pertanian Lahan Kering, Makalah Falsafah Sains (PPs702), Program 
Pasca Sarjana, Institut Pertanian Bogor, Bogor.

Ritohardoyo, S., 1999. Strategi Peningkatan Pendapatan Masyarakat Di Sekitar Hutan, 
Majalah Geografi, FGE-UGM, Yogyakarta

Sajogyo, 1977. Garis Miskin dan Kebutuhan Minimum Pangan, Lembaga Penelitian 
Sosiologi Pedesaan (LPSP), IPB, Bogor.

Sawit, Husein, M., Saefudi, Y. dan Hartoyo, S., 1985. Non Pertanian Pola Musiman dan 
Peluang Kerja Rumahtanga Di Pedesaan Jawa: Dalam Peluang Kerja Dan Berusaha 
di Pedesaan, Mubyarto (ed), BPFE, Yogyakarta. 

Scott, J. C., 1976. Moral Ekonomi Petani Pergolakan dan Subsistensi di Asia Tenggara, 
LP3ES, Jakarta.

Sudrajat, 2014. Kesejahteraan dan Strategi Kelangsungan Hidup rumah tangga Tani Lahan 
Kering di Desa Bedoyo Kecamatan Ponjong, Laporan Penelitian, Faklutas Geografi-
UGM, Yogyakarta.

Sudrajat, 2013. Tinjauan Spasial Komitmen Petani Mempertahankan Kepemilikan Lahan 
Sawah Dan Pemanfaatannya Untuk Pertanian Di Kabupaten Sleman Dan Bantul 
Daerah Istimewa Yogyakarta, Disertasi, Program Pascasarjana, Fakultas Geografi- 
UGM, Yogyakarta.

Syakurh, A. R, 2007. Lahan Kering, www.http://mbojo.wordpress.com, diakses 13 Juni 2014, 
Jam 09.15 WIB.

309

Perilaku Sosial-Budaya dalam Kaitannya dengan Strategi Peningkatan Kesejahteraan  (Sudrajat)






